
TEOLOGIA

Sì, Maria è Corredentrice

EDITORIALES 05_04_2020

Luisella 

Scrosati

La Madonna «non ha chiesto per lei di essere una quasi-redentrice o una corredentrice.

No. Il Redentore è uno solo. Questo titolo non si raddoppia. Soltanto discepola e

madre». E’ questa la parte conclusiva dell’omelia tenuta il 3 aprile nella cappella di Santa

Marta da papa Francesco. Un’omelia tutta incentrata sul pensiero che alla Madonna non

si addice altro appellativo se non quello di Madre e discepola, perché ella non ha voluto

https://brujulacotidiana.com/es/editoriales
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/es/luisella-scrosati
/es/luisella-scrosati
/es/luisella-scrosati
https://www.youtube.com/watch?v=5D-le0VBY7k


usurpare alcun titolo proprio del Figlio.

Ci risiamo. Sembra un’omelia fotocopia di quella del 12 dicembre scorso; anche

in quell’occasione il minimalismo mariano di Francesco fece sussultare il popolo

cattolico. Questa volta è persino peggio. Se non altro perché la negazione della verità

della Corredenzione della Madonna avviene proprio nel giorno in cui la liturgia della

Chiesa latina commemora i Sette dolori della Santissima Vergine.

Questi sette dolori, nell’omelia, vengono considerati come dolori “storici”, 

dolori di una qualsiasi madre che vive i dolori del figlio con coraggio e fortezza. Ma

questo è solo un aspetto della verità; perché questa commemorazione nel cuore del

tempo di Passione (ricordiamo che nel rito antico, dalla domenica antecedente le Palme,

il tempo di Quaresima diventa tempo di Passione), proprio il venerdì che precede il

Venerdì Santo sottolinea il posto particolare che la Madonna ha occupato nell’opera

della Redenzione. Ella non è solamente la prima redenta, la discepola fedele fino alla

fine, la Madre che piange sui dolori del Figlio. Di lei è scritto che “stabat iuxta crucem

Iesu”, offriva il Figlio unigenito, e se stessa insieme con Lui, come un nuovo Abramo che

immola il vero Isacco ed offre la sua obbedienza ed il suo dolore a Dio.

«Come il mondo tutto è debitore di nostro Signore Dio, così lo è della Vergine per

la sua Compassione», scriveva sant’Alberto Magno (Questio Super Missus, 150). Le siamo

debitrici, perché Ella ha operato, unitamente a Cristo e subordinatamente a Lui, la

nostra redenzione. I Padri non hanno mai considerato questo fatto come fosse

un’usurpazione del titolo di Redentore a Cristo, ma piuttosto come qualcosa di

“necessario” per restaurare il piano salvifico, sconvolto dal peccato dei Progenitori.

Il parallelo Cristo-nuovo Adamo e Maria nuova-Eva, compreso in tutta la sua

profondità, è quanto di più ricorrente nel pensiero dei Padri; ed è principalmente su

questo fondamento che il titolo di Corredentrice corrisponde a quanto la Madonna

effettivamente è. E sarebbe il caso di capirlo quanto prima, perché il mondo non avrà

pace fino a quando non si riconoscerà questa grande verità. Cristo non ha voluto

redimerci senza Maria ed oggi non vuole salvarci senza di Lei. 

E’ tempo di gettarsi alle spalle questo minimalismo mariano, il quale,

nascondendosi dietro la volontà di onorare Cristo, finisce per fare esattamente il

contrario, mancando di comprendere in pienezza quelle grandi cose fatte

dall’Onnipotente (cf. Lc. 1, 49). Che Maria Santissima abbia proclamato a gran voce – e la

Chiesa con Lei – che «d’ora in poi tutte le generazioni mi chiameranno beata» (Lc. 1, 48),

non è segno di vanità o di presunzione, ma di verità, quella verità che glorifica Dio. Lei,



proprio Lei che è l’umiltà creata, sotto la spinta dello Spirito Santo, suo Sposo, glorifica

Dio manifestando le grandi cose fatte in Lei.

E’ dunque il Vangelo a spalancare la porta di quanto la Chiesa ha fatto per due

millenni, scrutando le profondità di questa meraviglia di Dio. Solo noi siamo così stolti

da non capirlo? Le litanie, le feste liturgiche, gli scritti dei Dottori e dei Santi, le encicliche

dei Papi e i loro discorsi stanno lì a testimoniare che Dio ha voluto creare sua Madre

così: come Regina, Avvocata, Immacolata, Vergine, Corredentrice, Mediatrice, etc.

Questo pestifero minimalismo mariano fa il paio con un minimalismo 

nell’approccio delle Scritture. Se esse sono parola di Dio – e lo sono – come possiamo

pensare che ciascuna di quelle parole conosca soltanto un senso immediato? Come

possiamo ritenere che il titolo di “Madre”, significhi solo una maternità fisica? O che il

titolo di “Donna” indichi solo una connotazione sessuale? O ancora che i dolori della

Madonna indichino solo dei fatti storici? «La mano del Signore si è forse accorciata?»

(Nm. 11, 23). No, è la nostra intelligenza teologica che si è tragicamente ristretta, perché

abbiamo infeudato la fede ad una ragione di volta in volta storicistica, razionalistica,

scientistica, etc.. Basti vedere con quanta disinvoltura abbiamo immolato le Messe ed i

sacramenti allo Stato terapeutico.

«Maria, pur concepita e nata senza macchia di peccato, ha partecipato in maniera

mirabile alle sofferenze del suo divin Figlio, per essere Corredentrice dell’umanità»

(Giovanni Paolo II, 8 settembre 1982). Non serve a nulla compiangere la Madonna per i

dolori della sua vita terrena, se non riconosciamo che quei dolori sono le doglie da Lei

patite per partorire l’umanità alla vita di grazia. E comprendere così che al dolore di

Cristo e di Maria, possiamo unire anche il nostro, sebbene con un’offerta imperfetta e

limitata, per contribuire anche noi alla salvezza di questo povero mondo.


