
Nuestra Señora de Guadalupe

SANTO DEL DíA 12_12_2025

La devoción a Nuestra Señora de Guadalupe nació de las apariciones de 1531 al indio 

Juan Diego Cuauhtlatoatzin, de las cuales queda un signo tangible en la imagen

milagrosa de la Santísima Virgen, sometida a diversos análisis científicos y que todavía

se conserva en el santuario dedicado a Ella. El 12 de diciembre, día en que la figura de la 

Virgen Morenita se materializó instantáneamente en la tilma (una prenda indígena que

se usaba como manto) de san Juan Diego, es una fiesta de precepto en México porque

ese acontecimiento está en el centro de la formación de la identidad mexicana y ha sido

https://brujulacotidiana.com/es/santi-del-giorno
https://brujulacotidiana.com/es/san-juan-diego-cuauhtlatoatzin-1-1-1-1-1-1-1


también el motor de la evangelización de todo un continente, razón por la cual Nuestra

Señora de Guadalupe es la santa patrona de toda América y la basílica en el cerro del

Tepeyac es cada año un destino de peregrinación para millones de cristianos.

En cuanto al origen del nombre, fue la Virgen quien pidió ser venerada como 

“Santa María de Guadalupe” cuando se apareció a Juan Bernardino, tío de Juan Diego

curado de la enfermedad. Incluso en este detalle se puede ver la sabiduría celestial de

querer unir el Viejo y el Nuevo Mundo en una única fe católica, difundiendo un nombre

que era familiar para los misioneros españoles (por lo tanto capaz de vencer la

incredulidad) por estar vinculado al famoso santuario y luego al monasterio real de

Santa María de Guadalupe, fundado en España dos siglos antes de las apariciones

mexicanas. El rostro mestizo de la Virgen fue una profecía, si se tiene en cuenta que en

1531 el mestizaje en México era todavía una rareza (la conquista española había

ocurrido sólo diez años antes): una profecía acerca del naciente País mexicano, formado

sobre las cenizas de un imperio con un culto religioso que incluía continuos sacrificios

humanos.

La tilma está formada por dos láminas de fibras de agave, cosidas con un hilo 

fino, sobre las que se puede ver el rostro de la Virgen, vestida con una túnica rosa

cubierta de flores y sostenida por encima de la cintura por un cinturón de color morado

oscuro, signo para los aztecas de las mujeres embarazadas y, al mismo tiempo, alegoría

de la espera del Hijo divino: este detalle ya es indicativo del poder de esta imagen, que

en pocos símbolos contiene una catequesis muy eficaz para un pueblo que entonces

casi no conocía a Cristo. En resumen, una sabia inculturación de la Sagrada Escritura.

María se cubre con un manto azul lleno de estrellas, rodeada de los rayos del sol y con

la luna bajo sus pies, emblemas que recuerdan a la mujer del Apocalipsis (Ap 12,1).

La naturaleza achiropita, es decir, no hecha por manos humanas, de la imagen 

de María ha sido confirmada por diversos estudios realizados desde el siglo XVII

hasta nuestros días. El primero es de 1666, cuando un grupo de pintores y científicos

descubrieron que el tejido del agave carecía de fondo y concluyeron que era imposible

pintar en la tilma una imagen tan nítida y capaz de resistir el clima mexicano durante

135 años, 116 de ellos sin protección alguna (el primer cristal protector no se colocó

hasta 1647), circunstancias que arruinarían cualquier pintura en un tiempo mucho

menor. En 1751 comenzó a estudiar la tilma una comisión compuesta por siete pintores

y dirigida por Miguel Cabrera, que cinco años más tarde publicó los siguientes

resultados en un texto titulado Maravilla americana: la imagen no está pintada; los

colores aparecen como “incorporados” en la trama del tejido. En 1788 Rafael Gutiérrez



pintó sobre una tela similar a la original, con las técnicas y colores conocidos dos siglos y

medio antes, una copia de la Morenita, que estaba protegida por una caja de cristal y

expuesta cerca del santuario en el altar de la capilla del Pocito: ocho años más tarde, la

copia pintada estaba ya totalmente destruida.

Se llevaron a cabo otras investigaciones en el siglo XX cuando, entre otras cosas,

fracasó el atentado de Luciano Pérez Carpio, enviado por el gobierno masónico (fue en

1921; cinco años más tarde surgieron los cristianos perseguidos llamados cristeros por

el grito de batalla “Viva Cristo Rey” y su bandera con la Virgen de Guadalupe), que

detonó una bomba a los pies del altar donde se exhibe la milagrosa imagen. En 1936, el

futuro Premio Nobel de Química, Richard Kuhn, pudo analizar dos hilos de tilma

conservados como reliquias, uno rojo y otro amarillo, y también descubrió un hecho

asombroso: esos hilos no tienen ningún rastro de colorante, animal, mineral o vegetal.

En 1979, examinando unas cuarenta fotografías por infrarrojos, Philip Serna

Callahan identificó diversas intervenciones humanas alrededor de la imagen como la

plata de la luna, el oro de los rayos y estrellas del sol y el blanco de las nubes,

intervenciones que ya habían sido en su mayoría descubiertas, criticadas y anotadas en

el momento de las investigaciones del siglo XVII y tal vez realizadas debido a un exceso

de devoción tal a la Virgen como para incluir elementos decorativos; al mismo tiempo, el

propio Callahan reconoció que el núcleo de la “figura original, incluyendo la túnica rosa,

el manto azul, las manos, la cara y el pie derecho” parecía incomprensible para la ciencia

y “el tipo de pigmentos cromáticos utilizados sigue siendo inexplicable”. También en

1979, el ingeniero peruano José Aste Tonsmann, intrigado por los exámenes de

negativos fotográficos con los que -en décadas anteriores- tanto fotógrafos como

oftalmólogos habían afirmado ver en los ojos de la Virgen la cabeza de san Juan Diego,

amplió el iris de ambos ojos de María hasta 2.500 veces en el ordenador: encontró

reflejada toda la escena del milagro del 12 de diciembre de 1531, con Juan Diego

abriendo la tilma frente al obispo Zumárraga y otros testigos.



Existe un último estudio del siglo XX digno de mención, el de las estrellas del

manto de la Madre celestial. El observatorio Laplace de la Ciudad de México ha

descubierto que estas estrellas no están dispuestas por casualidad: su disposición

corresponde a las constelaciones visibles sobre el Tepeyac en el solsticio de invierno de

1531 (que para el calendario entonces en vigor cayó el 12 de diciembre), pero vistas no

desde una perspectiva terrestre sino cósmica, como un observador las vería sobre la

bóveda celeste. Un observador, se podría añadir, que mira tiernamente a sus hijos y les

dirige mensajes maternales para conducirlos a la salvación.

Patrona de: México y América


