
LA NOTA

No a María Corredentora: el Vaticano crea

confusión

ECCLESIA 05_11_2025

Luisella 

Scrosati

El martes 4 de noviembre, el Dicasterio para la Doctrina de la Fe ha publicado una 

Nota doctrinal de ochenta párrafos, aprobada por el Papa León XIV, en la que explica

que “considerada la necesidad de explicar el papel subordinado de María a Cristo en la

https://brujulacotidiana.com/es/ecclesia
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/es/luisella-scrosati
/es/luisella-scrosati
/es/luisella-scrosati
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251104_mater-populi-fidelis_it.html


obra de la Redención, siempre es inapropiado utilizar el título de Corredentora para

definir la cooperación de María” (§ 22, cursiva en el texto). “Siempre inoportuno”, nos

dice el Dicasterio; al menos para los lectores de las principales lenguas en las que se ha

publicado el documento, porque el texto inglés se limita a un “it would not be appropriate

”, omitiendo el adverbio y prefiriendo el condicional. Pero como alguien debe haber

decidido que los documentos originales de la Iglesia ya no deben escribirse en latín, se

deja a la preferencia de los lectores la elección de la versión.

Apenas tres días antes, el sábado 1 de noviembre, León XIV proclamaba a san 

John Henry Newman doctor de la Iglesia. Pequeño detalle: Newman era uno de los

que había defendido la posibilidad de utilizar el título de Corredentora. La proclamación

del dogma de la Inmaculada Concepción (1854) molestaba, entre otros, al mundo

anglicano. El amigo y compañero de John Henry Newman en la aventura del Movimiento

de Oxford, Edward B. Pusey, formuló las objeciones del mundo anglicano en el Eirenicon,

al que Newman respondió con la nota Letter to the Rev. E. B. Pusey on his recent Eirenicon,

que constituye el tratado mariológico por excelencia de Newman. Pusey se quejaba de

que la corredención no se afirmaba “en pasajes aislados de un autor devocional [...],

sino en las respuestas formales dirigidas por arzobispos y obispos al Papa sobre lo que

desean con respecto a la declaración de la Inmaculada Concepción como artículo de fe” (

An Eirenicon, Londres, 1865, pp. 151-152). Y añadía con decepción que “esta doctrina a la

que aquí se alude ha sido elaborada por teólogos católicos romanos de todas las

escuelas”.

Newman era muy consciente del profundo conocimiento que Pusey tenía de las 

enseñanzas de los Padres de la Iglesia; por lo que le sorprendía que pudiera acusar

al mundo católico de una “cuasi idolatría” hacia la Santísima Virgen, debido a la

abundancia de títulos honoríficos y de densidad teológica atribuidos a la Virgen María,

ya que era precisamente la “Iglesia indivisa”, a la que apelaba Pusey, la que era tan

generosa en los títulos marianos. “Cuando se ve que usted, con los Padres, da a María

los títulos de Madre de Dios, segunda Eva y Madre de todos los vivientes, Madre de la

vida, Estrella de la mañana, místico nuevo Cielo, Cetro de la ortodoxia, Madre

inmaculada de la santidad, y similares, la gente podría interpretarlo como una miserable

contrapartida por esa forma de expresar sus protestas contra quienes dan a María el

título de Corredentora y Sacerdotisa”.

Newman nunca habría imaginado que llegaría un día en el que tendría que 

defender el título de Corredentora no frente a un anglicano, sino frente al prefecto

del antiguo Santo Oficio nada menos. La razón por la que el Dicasterio rechaza el título



de Corredentora es su potencial para generar “confusión y desequilibrio en la armonía

de las verdades de la fe cristiana, porque ‘en ningún otro hay salvación; no hay, en

efecto, bajo el cielo, otro nombre dado a los hombres, en el que esté establecido que

seamos salvos’” (Hch 4,12). Y aún más: “El peligro de oscurecer el papel exclusivo de

Jesucristo [...] no constituiría un verdadero honor para la Madre”. Afirmaciones poco

originales ya que son típicas de las objeciones protestantes, pero sin duda muy curiosas

en un documento oficial que se propone responder a cuestiones que “con frecuencia

suscitan dudas en los fieles más sencillos”. Sí, porque en la era de la gestión Fernández,

las Notas doctrinales ya no existen para aclarar lo que podría parecer confuso, sino para

confundir lo que ya estaba claro.

Efectivamente, la lógica exigiría que si un término que ya se ha difundido 

ampliamente —no solo en la devoción de los fieles, sino también en las intervenciones

papales y episcopales y en los documentos oficiales de la Iglesia (pensemos en los dos

decretos, respectivamente de 1913 y 1914, del Santo Oficio)—, se malinterpreta de

manera contraria a la doctrina correcta, la Santa Sede intervenga para aclarar y

confirmar, y no para alimentar aún más la malinterpretación y descartar un título que ya

se ha afirmado a nivel teológico y magisterial.

Porque cualquiera que tenga un mínimo conocimiento de cómo se ha 

desarrollado la reflexión teológica en torno a la corredención mariana y sus

precisiones fundamentales, sabe bien que esta no sostiene una redención paralela a la

de Cristo, ni una necesidad absoluta de la colaboración mariana (de condigno) para la

Redención, ni tampoco que María Santísima no haya tenido necesidad de ser redimida

por el Verbo encarnado, su Hijo. Todos estos aspectos ya están ampliamente

establecidos, pero Tucho and Company prefieren seguir fingiendo que son confusos y

peligrosos.

La Nota llega incluso a presentar un criterio, sacado de no se sabe dónde, que

sería simplemente hilarante si no estuviera trágicamente presente en un documento

oficial de la Santa Sede: “Cuando una expresión requiere numerosas y continuas

explicaciones, para evitar que se aleje del significado correcto, no sirve a la fe del Pueblo

de Dios y se vuelve inconveniente”. Habría que preguntarle al cardenal Fernández y a

monseñor Matteo si realmente creen lo que han escrito; porque, siguiendo este

principio, habría que retractarse prácticamente de todos los dogmas marianos. Y no

solo eso. ¿Acaso el título de Theotokos no requirió —y sigue requiriendo— numerosas y

continuas explicaciones? ¿Acaso el dogma de la Inmaculada Concepción no debe

explicarse continuamente para evitar pensar que la Virgen María está exenta de la



redención de Cristo? ¿Acaso las formulaciones del dogma trinitario o cristológico no

requieren también “numerosas y continuas explicaciones”? ¿Serían por ello

“inconvenientes” y poco útiles para la fe del Pueblo de Dios? El principio enunciado en la

nota constituye, de hecho, la tumba de toda definición dogmática y de la propia teología.

Es totalmente incorrecta la presentación de la historia de la doctrina de la 

corredención. La extraordinaria contribución de numerosos santos y teólogos se

liquida en apenas un párrafo (§ 17), lo que es una señal bastante evidente de que la

intención de la Nota no era ciertamente hacer un balance de la situación, sino atacar la

corredención. Otra liquidación se registra en la mísera mención a la enseñanza de los

pontífices, en particular de san Juan Pablo II; salvo para dedicar luego dos amplios

párrafos a la posición de Ratzinger (todavía cardenal).

La razón de esta selección no es difícil de entender: Ratzinger sería, junto con el

Papa Francisco, a quien se dedica todo el párrafo § 21, la auctoritas para sostener que el

título de Corredentora sería inapropiado. A decir verdad, en el votum de 1996, en

calidad de prefecto de la CDF, Ratzinger no rechazaba el título, sino que consideraba

que la reflexión teológica aún no estaba madura para atribuir a la Virgen María el título

de Corredentora y Mediadora; su oposición al título, en cambio, se refiere a una simple

entrevista de 2002 (en la que, por cierto, se declaraba favorable a la doctrina

fundamental, como expresión del hecho de que Cristo quiere compartirlo todo con

nosotros, incluso su ser redentor). Pero en la Nota se favorecen un votum y una opinión

en lugar de, por ejemplo, la presentación de la enseñanza más sistemática de Juan

Pablo II sobre la corredención mariana; el pontífice polaco (como sus predecesores) no

había dudado en absoluto en utilizar varias veces ese título que ahora Tucho nos explica

que es inconveniente e inapropiado. Evidentemente, Juan Pablo II se divertía

“oscureciendo la única mediación salvífica de Cristo”.

Una vez más, el cardenal Fernández se convierte en un fabricante en serie de 

dudas y líos, como ya ocurrió con las respuestas a algunas dudas planteadas por Amoris 

Lætitia, con las bendiciones a las parejas homosexuales, con la pena de muerte y la 

dignidad humana. Debería haber sido el primer prefecto en ser destituido con el nuevo

pontificado, pero en cambio lo encontramos animado a continuar con su obra de

confusión. Al mal se le ha concedido más tiempo para desafiar la paciencia divina y

poner a prueba la fe de los cristianos.

https://www.newdailycompass.com/it/mueller-fernandez-non-risolve-i-dubia-ma-li-accresce
https://www.newdailycompass.com/it/fiducia-supplicans-il-papa-semina-dubbi-e-tucho-li-coltiva
https://www.newdailycompass.com/it/dignitas-infinita-fernandez-non-riesce-a-difendere-le-contraddizioni
https://www.newdailycompass.com/it/dignitas-infinita-fernandez-non-riesce-a-difendere-le-contraddizioni

