
A 70 anni dal dogma

L'Assunzione di Maria, segno della Corredenzione

ECCLESIA 01_11_2020

Luisella 

Scrosati

La costituzione apostolica Munificentissimus Deus, di cui proprio oggi ricorre il

settantesimo anniversario, proietta una luce candida nel mondo tenebroso. La

proclamazione del dogma dell’Assunzione di Maria Santissima in anima e corpo è la

prima dichiarazione ex cathedra da quando il Concilio Vaticano I aveva a sua volta

definito il dogma dell’infallibilità del Papa: una meravigliosa unione dell’elemento

https://brujulacotidiana.com/es/ecclesia
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/es/luisella-scrosati
/es/luisella-scrosati
/es/luisella-scrosati
http://www.vatican.va/content/pius-xii/it/apost_constitutions/documents/hf_p-xii_apc_19501101_munificentissimus-deus.html


petrino della Chiesa e di quello mariano.

Ogni dogma è certamente un punto di arrivo di una lunga e multiforme

maturazione; il dogma non crea una verità, ma la riconosce. Papa Pio XII, nel

documento, mostra, coniugando sintesi e chiarezza, come la liturgia della Chiesa - in

oriente e in occidente - la pietà popolare, i Padri, i Santi Dottori, molti teologi abbiano

custodito, sviluppato, tramandato il nucleo del dogma dell’Assunta. Nel contempo, la

proclamazione di un dogma è sempre un punto di partenza per indagare con nuova

luce le altre verità della fede ad esso connesse.

Le ragioni teologiche, presenti nella costituzione apostolica, che giustificano il

dogma dell’Assunzione di Maria, si possono ricondurre a quattro raggruppamenti.

Anzitutto l’Assunzione può essere considerata una sorta di corollario dell’Immacolata

Concezione: colei che non è stata vinta dal peccato, non è neppure soggetta alla

corruzione del proprio corpo, conseguenza del peccato. Una seconda famiglia di

argomenti correla l’Assunzione con la Verginità perpetua, come esprime limpidamente

san Giovanni Damasceno, citato nella Munificentissimus Deus: «Era necessario che colei,

che nel parto aveva conservato illesa la sua verginità, conservasse anche senza alcuna

corruzione il suo corpo dopo la morte». Lo stesso Padre della Chiesa riassume anche il

terzo gruppo di argomentazioni, che fa discendere l’incorruttibilità del corpo purissimo

di Maria dalla Sua Divina Maternità: «Era necessario che colei, che aveva portato nel suo

seno il Creatore fatto bambino, abitasse nei tabernacoli divini».

Tre dogmi della nostra fede – Maria SS. Immacolata, sempre Vergine e Madre di Dio –

hanno dunque fatto da supporto a quello proclamato il 1° novembre 1950. Tuttavia la

costituzione apostolica non si ferma qui, ma aggiunge una quarta categoria di ragioni

teologiche, alla quale dedicheremo particolare attenzione. Pio XII intende sottolineare

l’«armonia meravigliosa dei privilegi che il provvidentissimo Iddio ha elargito all’alma

Socia del nostro Redentore». Secondo il Pontefice, tutte le prerogative mariane formano

un’armonia, sono cioè intimamente legate le une alle altre. In particolare, esse

convergono, trovano il loro sostrato, per così dire, nella realtà di Maria come Socia del

Redentore.

Per capire la densità di questa affermazione, occorre tener presente che Pio XII

richiama non solo il dogma dell’Immacolata Concezione, ma anche l’espressione 

uno eodemque decreto, contenuta nella bolla Ineffabilis Deus, del 1854: «L'augusta Madre

di Dio, arcanamente unita a Gesù Cristo fin da tutta l'eternità “con uno stesso decreto” di

predestinazione, immacolata nella sua concezione, Vergine illibata nella sua divina

maternità, generosa Socia del divino Redentore, [...] alla fine, come supremo



coronamento dei suoi privilegi, ottenne di essere preservata dalla corruzione del

sepolcro, e, vinta la morte, come già il suo Figlio, di essere innalzata in anima e corpo

alla gloria del cielo». In quell’unico e identico decreto, la Madonna è stata predestinata a

un'unione singolare con Cristo, ragione dei dogmi citati nel testo: Maternità divina,

Immacolata Concezione, Verginità illibata.

Spunta poi il quarto dogma – il dogma che verrà – quello della sua Corredenzione

(«generosa Socia del divino Redentore»). Queste quattro verità sono profondamente

correlate e indivisibili, perché stabilite in quel “decreto” della Provvidenza, che è la

ragione della loro armonia. L’Assunzione è considerata il coronamento di questi quattro

privilegi, in particolar modo quello della singolare unione della Vergine all’opera della

Redenzione del Figlio. Infatti come la Risurrezione e l’Ascensione di Cristo sono la giusta

esaltazione per essersi reso obbediente fino alla morte di croce (cfr. Fil 2, 7-9), così

l’Assunzione lo è della sua partecipazione unica e intima alle sofferenze del Figlio.

Per rafforzare ulteriormente la verità della Corredenzione mariana, Pio XII offre

alla meditazione della Chiesa quella figura tanto cara ai Padri della Chiesa: Cristo, nuovo

Adamo e Maria, nuova Eva: «Maria Vergine viene presentata dai Santi Padri come nuova

Eva, strettamente unita al nuovo Adamo, sebbene a lui soggetta, in quella lotta contro il

nemico infernale, che, com’è stato preannunciato dal protoevangelo, si sarebbe

conclusa con la pienissima vittoria sul peccato e sulla morte». Per mezzo di Eva è venuta

la morte, per mezzo della nuova Eva giunge la vita; la prima Eva aveva disobbedito,

meritandoci il castigo, Maria obbedisce pienamente, passando dall’Ecce ancilla di

Nazareth al Fiat ai piedi della Croce, e ci merita la salvezza. E - di nuovo - così, come è

stata partecipe delle sofferenze di Cristo, parimenti lo è anche della sua esaltazione

nella gloria (cfr. 1Pt 4, 13).

Chiaramente, ciascuno dei punti accennati può e dev’essere sviluppato, per far

apparire il meraviglioso progetto di Dio su Maria Santissima. In questo articolo preme

semplicemente far capire che per la Munificentissimus Deus ogni minimalismo mariano,

che riduca la SS. Vergine ad una semplice donna e discepola di Gesù, dev’essere

respinto, a motivo di quell’unico e identico decreto con cui Dio ha predestinato Gesù ad

incarnarsi, per essere il Redentore degli uomini. Minimizzare il mistero della Madre è

ridurre il mistero del Figlio. E viceversa, tale e tanta è la loro intima unione.

La vittima preferita di questo minimalismo, soprattutto di questi tempi, è la verità

della corredenzione mariana; ma, come si è visto, questa verità è uno dei pilastri che

sostiene il dogma definito – e definitivo – dell’Assunzione di Maria. Maria è assunta in

Cielo (anche) perché è Corredentrice. E se quello dell’Assunta è verità già definita dalla



Chiesa, quello della Corredenzione attende solo di essere formulato. Se l’Assunta è il

dogma già venuto, la Corredenzione è il dogma che verrà. Presto.


