
CORREDENCIÓN

¿Modelo de los redimidos y nada más? La verdad

dogmática es otra

ECCLESIA 10_12_2025

Serafino 

Maria 

Lanzetta

Tanto la Nota Mater Populi Fidelis del Dicasterio para la Doctrina de la Fe como las

intervenciones de Su Excelencia Monseñor Antonio Staglianò, en L'Osservatore Romano y

luego en este periódico, son de gran importancia para profundizar en la doctrina

https://brujulacotidiana.com/es/ecclesia
/es/serafino-m-lanzetta-1
/es/serafino-m-lanzetta-1
/es/serafino-m-lanzetta-1
https://www.osservatoreromano.va/it/news/2025-11/quo-259/l-icona-della-dissimilitudine.html
https://lanuovabq.it/it/stagliano-bussola-disputa-sulla-corredenzione-di-maria


mariológica relativa a los títulos soteriológicos de la Virgen María. Lo más interesante es

que la corredención y la mediación marianas, que hasta hace poco se mantenían en un

ámbito teológico restringido, conocido sobre todo por los expertos, ahora suscitan un

gran interés entre el pueblo de Dios. Se está abriendo paso un debate nuevo y muy

propicio. No hay que detener la reflexión que está surgiendo. Por el contrario, es

necesario relanzar los puntos clave que se desprenden sobre todo del análisis del

presidente de la Pontificia Academia de Teología.

Es evidente que en la reflexión de monseñor. Staglianò hay un enfoque más 

antropológico. María no ofrece una co-satisfacción pagando con Cristo el precio de un

rescate forense, dando voz a la teología del sufrimiento vicario de memoria anselmiana,

sino que es Ella quien recibe el amor de Cristo, se deja transformar por él y lo transmite

a los creyentes. Hay una singularidad en María, sin duda. Pero está en recibir, no en

hacer. María es la Madre de Cristo, la primera de los redimidos. Redimida también de

manera singular, pero sin pretensiones. Es un modelo de redención. Eso es todo. Sin

embargo, si partimos del dogma de Éfeso (431), no deberíamos conformarnos con un

modelo mariológico receptivo que, en última instancia, atribuiría a la Virgen el título

querido por Nestorio de Christotokos y no el dogmático, defendido enérgicamente por

san Cirilo de Alejandría, de Theotokos, Dei Genitrix.

El debate sobre la participación de María en la salvación, de hecho, debe volver a

vincularse a esta primera gran disputa mariológica, resuelta de manera excelente con el

dogma de la Maternidad divina: María es Madre de Dios y no solo de Cristo, a pesar de

haber dado a Jesús solo la naturaleza humana. La maternidad termina en la Persona del

Hijo y no en la naturaleza. Al haber en Jesús una sola persona divina y no dos, como

quería Nestorio, María es madre de la Persona del Hijo, engendrado según la naturaleza

humana. María es, por tanto, Dei genitrix y no Christi genitrix. Este segundo título, aunque

suena menos redundante y más antropológico, no expresa la verdad dogmática. Por

cierto: es mucho más difícil aceptar Dei genitrix que Co-redemptrix. Incluso E.B. Pusey

tuvo que darse cuenta de ello, reprendido por san John Henry Newman.

Defender la Theotokos, inscribiendo así a María en el orden hipostático del Verbo

encarnado (orden de gracia singular realizado en virtud de su maternidad divina

fecundada por la gracia), significó repudiar de raíz un minimalismo ante litteram, más

plausible a nivel racional pero no por ello real. Nestorio no apuntaba a la res, sino al

enunciado. Sin embargo, el problema no era mariológico, sino cristológico. María,

Madre de Dios, mantenía unida la unidad de la Persona del Verbo y la verdad de la

naturaleza humana que Cristo asumió de la Virgen, evitando caer en el grave error de



los “dos Hijos”, como reiteró san Cirilo en su segunda carta a Nestorio, aceptada

también por el Concilio. Se tiene algo muy similar si se entiende correctamente la

corredención de María. La Virgen nos ayuda a mantener unidas la verdad divina de la

redención y la verdadera y necesaria contribución humana: in primis de la naturaleza

humana de Jesús, y luego de María, no como mera receptora de la salvación, sino como

operadora activa en Jesús y para Jesús, en virtud de su vínculo maternal con el Señor.

Así, mientras la Virgen salvaguarda la verdad de la carne de la redención, preludia de

manera única y siempre analógica la participación asociativa de todos los demás

hombres en la salvación de Cristo por medio del mérito. Negar una corredención real y

activa de María implica, en última instancia, un rechazo de la doctrina del mérito como

verdadera asociación del hombre con Cristo y cooperación con Él en su salvación, lo

cual es posible gracias a la gracia.

El problema en este debate es sin duda ontológico. Hay que centrarse en el

aspecto metafísico de la participación en la salvación. ¿Qué es la participación en

nuestro caso? La capacidad de ser colaboradores de Cristo en la ejecución subjetiva del

fin salvífico. Invitado por su gracia y capacitado por su amor, el hombre, en Cristo, es

capaz de cooperar en su salvación y en la de los demás. La res participativa está

constituida por la gracia de Aquel que invita y capacita para tal acto. El participante, a su

vez, se une a esta obra y contribuye a ella con lo que tiene propio: su libertad y su

mérito. Existe una jerarquía de participación entre las criaturas, en virtud del mérito y la

dignidad, pero no hay necesidad de minimizar la disimilitud, porque en el fondo no hay

una participación gradual o cuantitativa. No hay que transformar la metafísica en una

teoría de la cantidad para determinar el grado mínimo de participación de María y de la

criatura, de modo que no se perturbe la obra de Cristo.

La participación metafísica es en sí misma dependencia causal del participante

respecto a Aquel que lo admite a la participación. La participación, en otras palabras, es

ya en sí misma dependencia y subordinación. María, como criatura, depende del

Creador porque participa en el ser. Participa plenamente, como, por otra parte,

cualquier otra criatura participa según su capacidad de ser. Como Madre de Dios y

Corredentora, María participa en la obra salvífica del Hijo con toda su capacidad de

Madre y de nueva Eva. Esta participación única, singular e inalcanzable, porque se basa

en los dos connotados soteriológicos únicos que acabamos de enunciar: Madre de Dios

y alma Socia del verdadero Adán, no disminuye la precedencia y la excelencia del Hijo,

sino que la ostenta. María no es una amenaza para Cristo: es la Madre que lo glorifica

de la manera más excelente. Decir Corredentora, por lo tanto, equivale a decir

cooperación singular de María en la obra de la redención, no receptiva sino activa,



anclada metafísicamente en una participación real hecha tal por su gracia singular. No

hay que determinar la participación “mínima” de María en la salvación para que no sea

demasiado invasiva y menos antropológica; no es necesario hacer a María “diferente” en

la medida de lo posible, porque la dissimilitudo, maior o minor que se quiera, está en el

ser de María, no en el hacer, en la participación en la gracia, no en la cantidad de la

acción realizada.

Esto puede aclarar, por último, otro punto que se plantea a menudo en el debate,

casi como para zanjar la discusión, pero de una manera muy poco sinodal: María no

podría ser corredentora porque, en el fondo, ella misma necesitaba la redención.

¿Cómo se puede ser redimido y corredimidor al mismo tiempo? Parece que hay una

“contradicción que no lo permite”. Parece. En realidad, no se trata de una contradicción,

ya que ser redimida para María es un plano anterior y más perfecto (en términos de

participación metafísica) que ser corredentora. María es redimida singulari modo, nos

dice el dogma de la Inmaculada Concepción. Es redimida como sólo a ella le

corresponde. Ha sido preservada del pecado original por un privilegio especial de la

gracia de Cristo. Sí, María ha recibido un privilegio singular que ninguna otra criatura

tiene, el de ser Inmaculada, sin pecado. De ahí su capacidad ontológica para aplastar

con Cristo la cabeza de la serpiente infernal; de ahí su munus asociativo cum Cristo y sub

Cristo en la redención de toda la humanidad. Si María participa realmente de la gracia y

la salvación con su ser de Madre Inmaculada, por lo tanto no puede dejar de ser

Mediadora de la gracia y la salvación. Esto expresa el término teológico de Corredentora.


