BRUJULA(Y)COTIDIANA

Director Riccardo Cascioli HECHOS PARA LA VERDAD

CORREDENCION

¢Modelo de los redimidos y nada mas? La verdad

dogmatica es otra

10_12_2025
A
Serafino [y T Lt _
Maria -
Lanzetta

Tanto la Nota Mater Populi Fidelis del Dicasterio para la Doctrina de la Fe como las

intervenciones de Su Excelencia Monsefior Antonio Stagliano, en ['Osservatore Romano'y

luego en este periodico, son de gran importancia para profundizar en la doctrina


https://brujulacotidiana.com/es/ecclesia
/es/serafino-m-lanzetta-1
/es/serafino-m-lanzetta-1
/es/serafino-m-lanzetta-1
https://www.osservatoreromano.va/it/news/2025-11/quo-259/l-icona-della-dissimilitudine.html
https://lanuovabq.it/it/stagliano-bussola-disputa-sulla-corredenzione-di-maria

mariologica relativa a los titulos soteriolégicos de la Virgen Maria. Lo mas interesante es
que la corredencion y la mediacion marianas, que hasta hace poco se mantenian en un
ambito teoldgico restringido, conocido sobre todo por los expertos, ahora suscitan un
gran interés entre el pueblo de Dios. Se esta abriendo paso un debate nuevo y muy
propicio. No hay que detener la reflexién que esta surgiendo. Por el contrario, es
necesario relanzar los puntos clave que se desprenden sobre todo del analisis del

presidente de la Pontificia Academia de Teologia.

Es evidente que en la reflexion de monsefior. Stagliano hay un enfoque mas
antropolégico. Maria no ofrece una co-satisfaccién pagando con Cristo el precio de un
rescate forense, dando voz a la teologia del sufrimiento vicario de memoria anselmiana,
sino que es Ella quien recibe el amor de Cristo, se deja transformar por él y lo transmite
a los creyentes. Hay una singularidad en Maria, sin duda. Pero esta en recibir, no en
hacer. Maria es la Madre de Cristo, la primera de los redimidos. Redimida también de
manera singular, pero sin pretensiones. Es un modelo de redencién. Eso es todo. Sin
embargo, si partimos del dogma de Efeso (431), no deberiamos conformarnos con un
modelo marioldgico receptivo que, en Ultima instancia, atribuiria a la Virgen el titulo
querido por Nestorio de Christotokos y no el dogmatico, defendido enérgicamente por

san Cirilo de Alejandria, de Theotokos, Dei Genitrix.

El debate sobre la participacion de Maria en la salvacién, de hecho, debe volver a
vincularse a esta primera gran disputa marioldgica, resuelta de manera excelente con el
dogma de la Maternidad divina: Maria es Madre de Dios y no solo de Cristo, a pesar de
haber dado a Jesus solo la naturaleza humana. La maternidad termina en la Persona del
Hijo y no en la naturaleza. Al haber en Jesus una sola persona divina y no dos, como
queria Nestorio, Maria es madre de la Persona del Hijo, engendrado segun la naturaleza
humana. Maria es, por tanto, Dei genitrix y no Christi genitrix. Este segundo titulo, aunque
suena menos redundante y mas antropoldgico, no expresa la verdad dogmatica. Por
cierto: es mucho mas dificil aceptar Dei genitrix que Co-redemptrix. Incluso E.B. Pusey

tuvo que darse cuenta de ello, reprendido por san John Henry Newman.

Defender la Theotokos, inscribiendo asi a Maria en el orden hipostatico del Verbo
encarnado (orden de gracia singular realizado en virtud de su maternidad divina
fecundada por la gracia), significé repudiar de raiz un minimalismo ante litteram, mas
plausible a nivel racional pero no por ello real. Nestorio no apuntaba a la res, sino al
enunciado. Sin embargo, el problema no era mariolégico, sino cristolégico. Maria,
Madre de Dios, mantenia unida la unidad de la Persona del Verbo y la verdad de la

naturaleza humana que Cristo asumié de la Virgen, evitando caer en el grave error de



los “dos Hijos”, como reiterd san Cirilo en su segunda carta a Nestorio, aceptada
también por el Concilio. Se tiene algo muy similar si se entiende correctamente la
corredencién de Maria. La Virgen nos ayuda a mantener unidas la verdad divina de la
redencion y la verdadera y necesaria contribucién humana: in primis de la naturaleza
humana de Jesus, y luego de Maria, no como mera receptora de la salvacién, sino como
operadora activa en JesUs y para Jesus, en virtud de su vinculo maternal con el Sefior.
Asi, mientras la Virgen salvaguarda la verdad de la carne de la redencion, preludia de
manera unica y siempre analdgica la participacion asociativa de todos los demas
hombres en la salvacion de Cristo por medio del mérito. Negar una corredencion real y
activa de Maria implica, en ultima instancia, un rechazo de la doctrina del mérito como
verdadera asociacién del hombre con Cristo y cooperacién con El en su salvacién, lo

cual es posible gracias a la gracia.

El problema en este debate es sin duda ontolégico. Hay que centrarse en el
aspecto metafisico de la participacion en la salvacion. ;Qué es la participacién en
nuestro caso? La capacidad de ser colaboradores de Cristo en la ejecucién subjetiva del
fin salvifico. Invitado por su gracia y capacitado por su amor, el hombre, en Cristo, es
capaz de cooperar en su salvacion y en la de los demas. La res participativa esta
constituida por la gracia de Aquel que invita y capacita para tal acto. El participante, a su
vez, se une a esta obray contribuye a ella con lo que tiene propio: su libertad y su
mérito. Existe una jerarquia de participacion entre las criaturas, en virtud del mérito y la
dignidad, pero no hay necesidad de minimizar la disimilitud, porque en el fondo no hay
una participacion gradual o cuantitativa. No hay que transformar la metafisica en una
teoria de la cantidad para determinar el grado minimo de participacion de Maria y de la

criatura, de modo que no se perturbe la obra de Cristo.

La participacion metafisica es en si misma dependencia causal del participante
respecto a Aquel que lo admite a la participacion. La participacion, en otras palabras, es
ya en si misma dependencia y subordinacién. Maria, como criatura, depende del
Creador porque participa en el ser. Participa plenamente, como, por otra parte,
cualquier otra criatura participa segun su capacidad de ser. Como Madre de Dios 'y
Corredentora, Maria participa en la obra salvifica del Hijo con toda su capacidad de
Madre y de nueva Eva. Esta participacion uUnica, singular e inalcanzable, porque se basa
en los dos connotados soteriol6gicos Unicos que acabamos de enunciar: Madre de Dios
y alma Socia del verdadero Adan, no disminuye la precedencia y la excelencia del Hijo,
sino que la ostenta. Maria no es una amenaza para Cristo: es la Madre que lo glorifica
de la manera mas excelente. Decir Corredentora, por lo tanto, equivale a decir

cooperacion singular de Maria en la obra de la redencidn, no receptiva sino activa,



anclada metafisicamente en una participacion real hecha tal por su gracia singular. No
hay que determinar la participacion “minima” de Maria en la salvacién para que no sea
demasiado invasiva y menos antropolégica; no es necesario hacer a Maria “diferente” en
la medida de lo posible, porque la dissimilitudo, maior o minor que se quiera, esta en el
ser de Maria, no en el hacer, en la participacién en la gracia, no en la cantidad de la

acciéon realizada.

Esto puede aclarar, por Gltimo, otro punto que se plantea a menudo en el debate,
casi como para zanjar la discusion, pero de una manera muy poco sinodal: Maria no
podria ser corredentora porque, en el fondo, ella misma necesitaba la redencion.
¢Como se puede ser redimido y corredimidor al mismo tiempo? Parece que hay una
“contradiccion que no lo permite”. Parece. En realidad, no se trata de una contradiccién,
ya que ser redimida para Maria es un plano anterior y mas perfecto (en términos de
participacion metafisica) que ser corredentora. Maria es redimida singulari modo, nos
dice el dogma de la Inmaculada Concepcién. Es redimida como sélo a ella le
corresponde. Ha sido preservada del pecado original por un privilegio especial de la
gracia de Cristo. Si, Maria ha recibido un privilegio singular que ninguna otra criatura
tiene, el de ser Inmaculada, sin pecado. De ahi su capacidad ontolégica para aplastar
con Cristo la cabeza de la serpiente infernal; de ahi su munus asociativo cum Cristo y sub
Cristo en la redencién de toda la humanidad. Si Maria participa realmente de la graciay
la salvacién con su ser de Madre Inmaculada, por lo tanto no puede dejar de ser

Mediadora de la gracia y la salvacion. Esto expresa el término teoldgico de Corredentora.



