
IL CASO

Maria Corredentrice? Lo dicono tradizione e

Concilio

EDITORIALES 29_03_2021

Luisella 

Scrosati

Che cosa spinga un papa a dedicare in continuazione omelie e catechesi per “riabilitare”

Giuda e screditare la Sempre Vergine Maria non è dato sapere. Di certo non si può

impedire che un tale diverso trattamento risulti, ad orecchie cattoliche, almeno un po’

https://brujulacotidiana.com/es/editoriales
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/es/luisella-scrosati
/es/luisella-scrosati
/es/luisella-scrosati


dissonante; per non dire inquietante. Fatto sta che Papa Francesco, mercoledì scorso, 

vigilia della Solennità dell’Annunciazione, è tornato ancora una volta a gettar fango sul

titolo di Corredentrice; lo aveva già fatto il 3 aprile 2020, giorno in cui si

commemoravano i Sette Dolori di Maria e il 12 dicembre 2019, memoria liturgica della

Vergine di Guadalupe (vedi qui): sempre puntualmente alla vigilia o nel giorno di feste

mariane.

La nota dominante di questi interventi è, purtroppo, sempre la stessa superficialità

e unilateralità nella selezione e interpretazione di passi delle Scritture e dati della

Tradizione. Prendiamo, per esempio, la scelta dell’icona Odigitria. Il Papa ne fa cenno per

affermare qualcosa che contraddice il senso stesso dell’iconografia mariana. Egli

afferma che il senso di queste icone sarebbe il seguente: «Maria è totalmente rivolta a

Lui, a tal punto che possiamo dire che è più discepola che madre [...]. Questo è il ruolo

che Maria ha occupato per tutta la sua vita terrena e che conserva per sempre: essere

l’umile ancella del Signore, niente di più».

In realtà, quando si va a vedere questa tipologia di icone, vi si ritrova,

praticamente sempre, il duplice digramma MP ΘY (abbreviazione di Meter Theou),

rispettivamente alla sinistra e alla destra del capo della Madonna (rispetto a chi guarda

l’icona). L’Odigitria non è affatto una semplice discepola e umile ancella che indica Gesù,

ma la Theotókos, nel senso proprio di questo termine, come è stato definito ad Efeso e

precisato nella diatriba tra San Cirillo e Nestorio, e come è stato in seguito nuovamente

ripreso dal Concilio di Calcedonia, in funzione anti-monofisita. L’intento di entrambi i

concili ecumenici non era affatto quello di fare qualche complimento alla Madre di Gesù,

esagerando un po’, spinti dall’affetto, come Bergoglio ha dichiarato in riferimento ai titoli

mariani. Se così fosse, i due concili si sarebbero risparmiati i vari anatemi e i Padri

conciliari si sarebbero salutati con una pacca sulle spalle, sogghignando magari su

quanto Cirillo l’avesse sparata grossa...

E invece no. Per quei concili, i titoli mariani avevano un contenuto teologico 

ben preciso. San Giovanni Damasceno, interprete e padre della tradizione bizantina,

mette bene in chiaro che «il solo nome Theotókos contiene tutto il mistero dell'economia

della salvezza». A sua volta, il Tommaso d’Aquino dell’Oriente, San Gregorio Palamas,

non sembra affatto concordare con l’idea che i titoli mariani altro non siano che una

serie di affettuose esagerazioni riversate su una graziosa discepola:

«Volendo creare un'immagine della bellezza assoluta e manifestare chiaramente agli angeli e 

agli uomini la potenza della sua arte, Dio ha fatto Maria tutta bella. Egli ha riunito in lei le 

particolari bellezze distribuite alle altre creature e l'ha costituita comune ornamento di tutti 

gli esseri visibili e invisibili: o piuttosto, ha fatto di lei come la sintesi di tutte le perfezioni 

http://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2021/documents/papa-francesco_20210324_udienza-generale.html
http://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2021/documents/papa-francesco_20210324_udienza-generale.html
https://www.newdailycompass.com/it/si-maria-e-corredentrice


divine, angeliche e umane, una bellezza sublime che nobilita i due mondi, che si eleva dalla 

terra fino al cielo e che supera anche quest'ultimo». 

Espressioni che fanno comprendere come Maria Santissima superi tutto 

l’ordine della creazione e si collochi, per grazia, nella sfera di Dio, pur non essendo

Dio. Gregorio accenna con un'immagine a quell’ordine ipostatico, nella quale la Tutta

Santa è stata posta da Dio. Infatti, «Maria è come la linea di demarcazione tra il creato e

l'increato. Ella sola ha ricevuto i doni divini senza misura e Dio ha posto tutto nelle sue

mani: ella è il luogo di tutte le grazie, la pienezza della bontà, l'immagine viva di ogni

virtù; ella sola è stata ricolmata dei carismi dello Spirito Santo, ed è eccelsa su ogni

creatura per la sua unione con Dio». Testi come questi testimoniano la consapevolezza

dell’eccesso non delle nostre parole, ma della grandezza del mistero di Maria. Per

questo, si afferma de Maria numquam satis.

L’interpretazione di papa Francesco dell’icona Odigitria è dunque palesemente 

in contrasto con l’icona stessa e con il contesto teologico nel quale l’iconografia

bizantina vive. E infatti, a fianco di questo tipo iconografico, ve ne sono altri che

testimoniano l’eccezionale e inarrivabile mistero dell’umile Ancella di Nazareth; si pensi

alla Panagia Platytera o Platytera ton ouranon (“più ampia dei cieli”), alla Pantanassa 

(“Regina dell’universo”) o ancora alla Ypsilotera ton ouranon (“più alta dei cieli”).

A lasciare di stucco, anche in questa “terza edizione” degli interventi contro la 

Corredenzione mariana, è il modo in cui papa Bergoglio ignora o decide di non

prendere in considerazione la presenza del termine Corredentrice e del nocciolo della

dottrina che la riguarda nella storia della mariologia. Egli ne parla come se la singolare

partecipazione di Maria all’opera della Redenzione, soggettiva e oggettiva, fosse una

recente invenzione di qualche isolato fanatico.

Autori medievali come San Bernardo di Clairvaux, che la chiama “riparatrice”, e

Arnaldo di Chartres, che non esita ad affermare che «Cristo e Maria compirono l’opera

dell’umana Redenzione», riprendono, sviluppano e rilanciano la riflessione patristica su

Maria, Nuova Eva; il Seicento è poi il secolo della sistematizzazione della dottrina sulla

Corredenzione mariana, fino ad arrivare, nel Novecento, alla presenza del titolo di

Corredentrice nei documenti delle Congregazioni Romane e nei discorsi dei Papi.

Benedetto XV, nella Lettera Apostolica Inter Sodalicia (1918), spiega con estrema

chiarezza che per la sofferenza vissuta da Maria insieme al Figlio, che Ella stessa offre in

immolazione, «si può affermare a buon diritto che ella, insieme con Cristo, ha redento il

genere umano». Per questo Pio XI, il 30 novembre 1933, non esita ad essere il primo



Papa ad utilizzare il titolo di Corredentrice: «Il Redentore non poteva, per necessità di

cose, non associare la Madre sua alla sua opera, e per questo noi la invochiamo col

titolo di Corredentrice».

Il capitolo VIII di Lumen Gentium contiene nella sua essenza la dottrina della 

Corredenzione mariana, sebbene i Padri conciliari abbiano preferito non utilizzarne il

termine. Tuttavia, la nota esplicativa della sottocommissione teologica, come riportato

ne Lo schema mariano al Concilio Vaticano II del padre Giuseppe M. Besutti, testo

imprescindibile per comprendere la mariologia del Concilio, precisava che il titolo di

Corredentrice fosse «assolutamente vero in se stesso».

Il mariologo belga Jean Galot, intervenendo ad una conferenza internazionale 

organizzata dalla Congregazione per il Clero, il 28 maggio 2003, chiariva ancora una

volta, sulla base del testo di LG, che «la Corredenzione significa una cooperazione alla

Redenzione. Non significa un’uguaglianza di Maria con Cristo, perché Cristo non è

Corredentore, ma Redentore e il solo Redentore. Maria non è Redentrice ma

Corredentrice, in quanto si è unita a Cristo nell’offerta della sua Passione. Così viene

pienamente salvaguardato il principio dell’unicità del Mediatore [...]. Il Concilio nega che

questa unicità sia posta in pericolo dalla presenza mediatrice di Maria. Attribuendo alla

Beata Vergine i titoli di Avvocata, Ausiliatrice, Soccorritrice, Mediatrice, afferma che

“l’unica mediazione del Redentore non esclude, ma suscita nelle creature una varia

cooperazione partecipata da un unico fonte” (LG 62). Il titolo di Corredentrice non può

dunque apparire come una minaccia per il potere sovrano di Cristo, perché emana da

questo potere e trova in esso la sua energia».


