BRUJULA(Y)COTIDIANA

Director Riccardo Cascioli HECHOS PARA LA VERDAD

IL CASO

Maria Corredentrice? Lo dicono tradizione e

Concilio

29_03_2021

Luisella
Scrosati

Che cosa spinga un papa a dedicare in continuazione omelie e catechesi per “riabilitare”

Giuda e screditare la Sempre Vergine Maria non e dato sapere. Di certo non si puo

impedire che un tale diverso trattamento risulti, ad orecchie cattoliche, almeno un po’


https://brujulacotidiana.com/es/editoriales
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/es/luisella-scrosati
/es/luisella-scrosati
/es/luisella-scrosati

dissonante; per non dire inquietante. Fatto sta che Papa Francesco, mercoledi scorso,
vigilia della Solennita dell’/Annunciazione, € tornato ancora una volta a gettar fango sul
titolo di Corredentrice; lo aveva gia fatto il 3 aprile 2020, giorno in cui si

commemoravano i Sette Dolori di Maria e il 12 dicembre 2019, memoria liturgica della
Vergine di Guadalupe (vedi qui): sempre puntualmente alla vigilia o nel giorno di feste

mariane.

La nota dominante di questi interventi ¢, purtroppo, sempre la stessa superficialita
e unilateralita nella selezione e interpretazione di passi delle Scritture e dati della
Tradizione. Prendiamo, per esempio, la scelta dell'icona Odigitria. Il Papa ne fa cenno per
affermare qualcosa che contraddice il senso stesso dell'iconografia mariana. Egli
afferma che il senso di queste icone sarebbe il seguente: «<Maria & totalmente rivolta a
Lui, a tal punto che possiamo dire che & piu discepola che madre [...]. Questo € il ruolo

che Maria ha occupato per tutta la sua vita terrena e che conserva per sempre: essere

'umile ancella del Signore, niente di piu».

ipologia di icone, vi si ritrova,
h MP ©Y (abbreviazione di Meter Theou),

Jel capo della Madonna (rispetto a chi guarda

lice discepola e umile ancella che indica Gesu,
5to termine, come é stato definito ad Efeso e
storio, e come é stato in seguito nuovamente
one anti-monofisita. L'intento di entrambi i
fare qualche complimento alla Madre di Gesu,
e Bergoglio ha dichiarato in riferimento ai titoli
bbero risparmiati i vari anatemi e i Padri

ca sulle spalle, sogghignando magari su

E invece no. Per quei concili, i titoli mariani avevano un contenuto teologico
ben preciso. San Giovanni Damasceno, interprete e padre della tradizione bizantina,
mette bene in chiaro che «il solo nome Theotdkos contiene tutto il mistero dell'economia
della salvezza». A sua volta, il Tommaso d’Aquino dell'Oriente, San Gregorio Palamas,
non sembra affatto concordare con l'idea che i titoli mariani altro non siano che una

serie di affettuose esagerazioni riversate su una graziosa discepola:

«Volendo creare un'immagine della bellezza assoluta e manifestare chiaramente agli angeli e
agli uomini la potenza della sua arte, Dio ha fatto Maria tutta bella. Egli ha riunito in lei le
particolari bellezze distribuite alle altre creature e I'ha costituita comune ornamento di tutti

gli esseri visibili e invisibili: o piuttosto, ha fatto di lei come la sintesi di tutte le perfezioni


http://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2021/documents/papa-francesco_20210324_udienza-generale.html
http://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2021/documents/papa-francesco_20210324_udienza-generale.html
https://www.newdailycompass.com/it/si-maria-e-corredentrice

divine, angeliche e umane, una bellezza sublime che nobilita i due mondi, che si eleva dalla

terra fino al cielo e che supera anche quest'ultimo».

Espressioni che fanno comprendere come Maria Santissima superi tutto
I'ordine della creazione e si collochi, per grazia, nella sfera di Dio, pur non essendo
Dio. Gregorio accenna con un'immagine a quell'ordine ipostatico, nella quale la Tutta
Santa e stata posta da Dio. Infatti, «<Maria & come la linea di demarcazione tra il creato e
I'increato. Ella sola ha ricevuto i doni divini senza misura e Dio ha posto tutto nelle sue
mani: ella € il luogo di tutte le grazie, la pienezza della bonta, I'immagine viva di ogni
virtu; ella sola é stata ricolmata dei carismi dello Spirito Santo, ed e eccelsa su ogni
creatura per la sua unione con Dio». Testi come questi testimoniano la consapevolezza
dell'eccesso non delle nostre parole, ma della grandezza del mistero di Maria. Per

questo, si afferma de Maria numquam satis.

L'interpretazione di papa Francesco dell'icona Odigitria @ dunque palesemente
in contrasto con l'icona stessa e con il contesto teologico nel quale l'iconografia
bizantina vive. E infatti, a fianco di questo tipo iconografico, ve ne sono altri che
testimoniano l'eccezionale e inarrivabile mistero dell'umile Ancella di Nazareth; si pensi
alla Panagia Platytera o Platytera ton ouranon (“piu ampia dei cieli”), alla Pantanassa

(“Regina dell'universo”) o ancora alla Ypsilotera ton ouranon (“piu alta dei cieli”).

A lasciare di stucco, anche in questa “terza edizione” degli interventi contro la
Corredenzione mariana, ¢ il modo in cui papa Bergoglio ignora o decide di non
prendere in considerazione la presenza del termine Corredentrice e del nocciolo della
dottrina che la riguarda nella storia della mariologia. Egli ne parla come se la singolare
partecipazione di Maria all'opera della Redenzione, soggettiva e oggettiva, fosse una

recente invenzione di qualche isolato fanatico.

Autori medievali come San Bernardo di Clairvaux, che la chiama “riparatrice”, e
Arnaldo di Chartres, che non esita ad affermare che «Cristo e Maria compirono l'opera
dell'umana Redenzione», riprendono, sviluppano e rilanciano la riflessione patristica su
Maria, Nuova Eva; il Seicento e poi il secolo della sistematizzazione della dottrina sulla
Corredenzione mariana, fino ad arrivare, nel Novecento, alla presenza del titolo di
Corredentrice nei documenti delle Congregazioni Romane e nei discorsi dei Papi.
Benedetto XV, nella Lettera Apostolica Inter Sodalicia (1918), spiega con estrema
chiarezza che per la sofferenza vissuta da Maria insieme al Figlio, che Ella stessa offre in
immolazione, «si puo affermare a buon diritto che ella, insieme con Cristo, ha redento il

genere umano». Per questo Pio XI, il 30 novembre 1933, non esita ad essere il primo



Papa ad utilizzare il titolo di Corredentrice: «Il Redentore non poteva, per necessita di
cose, non associare la Madre sua alla sua opera, e per questo noi la invochiamo col

titolo di Corredentrice».

Il capitolo Vill di Lumen Gentium contiene nella sua essenza la dottrina della
Corredenzione mariana, sebbene i Padri conciliari abbiano preferito non utilizzarne il
termine. Tuttavia, la nota esplicativa della sottocommissione teologica, come riportato
ne Lo schema mariano al Concilio Vaticano Il del padre Giuseppe M. Besutti, testo
imprescindibile per comprendere la mariologia del Concilio, precisava che il titolo di

Corredentrice fosse «assolutamente vero in se stesso».

Il mariologo belga Jean Galot, intervenendo ad una conferenza internazionale
organizzata dalla Congregazione per il Clero, il 28 maggio 2003, chiariva ancora una
volta, sulla base del testo di LG, che «la Corredenzione significa una cooperazione alla
Redenzione. Non significa un'uguaglianza di Maria con Cristo, perché Cristo non &
Corredentore, ma Redentore e il solo Redentore. Maria non & Redentrice ma
Corredentrice, in quanto si & unita a Cristo nell'offerta della sua Passione. Cosi viene
pienamente salvaguardato il principio dell'unicita del Mediatore [...]. Il Concilio nega che
questa unicita sia posta in pericolo dalla presenza mediatrice di Maria. Attribuendo alla
Beata Vergine i titoli di Avvocata, Ausiliatrice, Soccorritrice, Mediatrice, afferma che
“I'unica mediazione del Redentore non esclude, ma suscita nelle creature una varia
cooperazione partecipata da un unico fonte” (LG 62). Il titolo di Corredentrice non puo
dunque apparire come una minaccia per il potere sovrano di Cristo, perché emana da

questo potere e trova in esso la sua energia».



