
DEBATE

La Iglesia necesita tener propiedades para llevar

a cabo su misión

ECCLESIA 11_12_2025

John M. 

Grondelski

El artículo de Timothy Reichert “El maximalismo cristiano de la propiedad”, publicado en

el número de diciembre de 2025 de First Things, debería impactar a los líderes católicos

como un ladrillo lanzado contra una vidriera. Es uno de los pocos ensayos recientes que

https://brujulacotidiana.com/es/ecclesia
/es/john-m-grondelski
/es/john-m-grondelski
https://firstthings.com/christian-ownership-maximalism/


se niega a complacer las agradables fantasías de las que han abusado nuestras élites

eclesiásticas: que el colapso de la cristiandad es un “nuevo Pentecostés”, que el poder es

sucio, que la pobreza es fascinante y que la relevancia se materializará mágicamente si

seguimos “acompañando” a la cultura mientras nos empuja a los márgenes.

Reichert rechaza esta ilusión. Su argumento es sencillo: los cristianos han perdido el

mundo porque han dejado de poseerlo. Y si los católicos quieren moldear algo

—escuelas, barrios, cultura, política— entonces deben volver a poseer las cosas.

Se trata, aparentemente, de una propuesta radical solo porque muchos en la Iglesia

actual se han vuelto alérgicos al realismo.

El cristianismo ha desaparecido y algunos obispos se alegran por ello

Reichert comienza afirmando lo obvio: el antiguo “ecosistema” católico —desde el

cristianismo medieval hasta los enclaves de inmigrantes donde el incienso se mezclaba

con el olor a pollo guisado— ha muerto.

Lo sorprendente es que algunos líderes de la Iglesia parecen aliviados. El cardenal

Matteo Zuppi, presidente de la Conferencia Episcopal Italiana, afirma serenamente que

el fin del cristianismo es casi una certeza doctrinal, una especie de inevitabilidad guiada

por el Espíritu. Si esto es la “renovación”, entonces el tifo es un “entrenamiento

cardiovascular”.

La opción Benedicto como vía intermedia hacia la irrelevancia

La Opción Benedicto de Rod Dreher ha intentado diagnosticar la crisis, pero su receta

—el retiro voluntario en pequeñas comunidades— no puede sostener una Iglesia global.

Los guetos, por muy devotos que sean, no construyen universidades, no sostienen los

medios de comunicación ni modelan las leyes. Solo sobreviven hasta que la cultura

circundante decide que ya ha tenido suficiente de sus excentricidades. El retiro no es

una estrategia, es un preludio de la irrelevancia.

El “mundo negativo”  de Renn es real, pero insuficiente

https://newdailycompass.com/en/for-cardinal-zuppi-the-end-of-christianity-is-not-a-fact-but-a-dogma
https://www.penguinrandomhouse.com/books/547188/the-benedict-option-by-rod-dreher/


El libro de Aaron Renn, Life in the Negative World, describe con precisión nuestroentorno:

el cristianismo declarado ahora tiene un coste, el cristianismo fiel puedepenalizarte. Ha

puesto de relieve este problema entre los protestantesestadounidenses, en particular

los evangélicos. Es un libro que no ha recibido laatención que merece entre los

católicos, pero la realidad es que tenemos una causacomún en este problema.

Propiedad: la palabra que los líderes católicos tratan como si fuese plutonio

La doctrina social católica, desde los tiempos de León XIII, ha afirmado que la propiedad

es buena y necesaria para la prosperidad humana. A diferencia de los románticos

ingenuos que parecen comportarse como si la Jerusalén apostólica hubiera sido la 

primera república popular del mundo, la Iglesia ha reconocido que la propiedad privada

es un derecho humano. Pero Reichert subraya lo que los católicos modernos parecen

no comprender: no todas las propiedades son iguales.

Un millón de dólares en gadgets es adicción. Una empresa de un millón de dólares es

independencia. El primero consume. El segundo moldea los gustos, las prioridades, las

posibilidades y las elecciones de la sociedad.

¿Adivinen cuál de los dos tenían los cristianos? ¿Adivinen cuál de los dos condenamos

ahora moralmente?

La peculiaridad cualitativa de la propiedad cristiana

Una sociedad propiedad exclusiva de no cristianos nunca dará prioridad a los valores

cristianos ni producirá una cultura cristiana. Por eso es fundamental que los cristianos

posean los medios de producción.

Por supuesto, no hay garantía de que los propietarios cristianos se guíen por los valores

cristianos, al igual que los políticos católicos no han demostrado ser fieles defensores

de la enseñanza católica en la vida pública. Pero los cristianos que lo deseen se guiarán

por los valores cristianos. La cuestión es si nosotros, como Iglesia, damos prioridad a la

formación de esos cristianos y consideramos ese proyecto como parte de la misión

institucional de la Iglesia.

Sin embargo, su argumento principal sigue siendo válido: los consumidores devotos no

moldean la historia. Lo hacen los propietarios.

Los obispos venden las propiedades de la Iglesia como casas de empeño

Nada ilustra el punto de vista de Reichert de manera más vívida que la liquidación

https://www.newoxfordreview.org/the-earliest-christians-were-not-proto-socialists/


dictada por el pánico de las propiedades parroquiales por parte de los obispos

estadounidenses, especialmente en las diócesis del noreste y el medio oeste. Lo llaman

“gestión”. En realidad, se trata del equivalente eclesiástico de una venta de objetos

usados para financiar los gastos operativos, lo que significa que el dinero se cobra, se

gasta y no vuelve.

Una vez vendidos, los terrenos católicos no vuelven. Pero los compradores obtienen

bienes que se revalorizan y una ventaja estratégica. Las infraestructuras perdidas por la

Iglesia podrían, con un poco de creatividad, reutilizarse para la misión de la Iglesia. Lo

que está ocurriendo en la “renovación de la Iglesia local” en Estados Unidos no es 

gestión. Se trata de una amputación institucional autoinfligida.

Una Iglesia pobre perjudica a los pobres

Gaetano Masciullo revela lo que los románticos de la teología de la liberación se niegan

a reconocer: una Iglesia sin capital no puede ayudar a los pobres. Una Iglesia que

depende de los subsidios del gobierno no puede hablar de manera profética. No hay

nada peor para los pobres que una “Iglesia pobre para los pobres”.

Los ministros para los migrantes de la Conferencia Episcopal Americana son una prueba

evidente de ello. Insistieron en que sus operaciones estaban guiadas por la caridad

cristiana, no por contratos federales. Supongamos que es cierto. Sin embargo, cuando

los fondos disminuyeron, también disminuyó su actividad asistencial. Una Iglesia con

bienes que producen ingresos no se ve obligada a reducir sus actividades cada vez que

el César aprieta los cordones de la bolsa.

El catolicismo necesita un ecosistema, no más eslóganes

Masciullo invoca un “ecosistema” católico: escuelas, universidades, periódicos, cadenas

de televisión, editoriales y plataformas digitales construidas sobre el capital católico.

Necesitamos empresarios católicos que tengan el valor de utilizar su influencia.

La fe no solo se sustenta en individuos o, en el mejor de los casos, en familias. Una

cultura (o anticultura) transmite valores (o antivalores) que se absorben como el aire

que respiramos. Esto no es un lujo.

Pero para construirlo se necesita dinero, no trivialidades. Y requiere el rechazo de la

alergia teológica a la prosperidad cultivada por eclesiásticos que nunca se han

preocupado realmente por una factura de calefacción.

https://brujulacotidiana.com/es/para-ayudar-a-los-pobres-la-iglesia-necesita-a-los-ricos


Polonia contra Quebec: catolicismo atmosférico contra evaporación cultural

Giles Fraser explica perfectamente el contraste. El catolicismo polaco, aunque bajo

presión, persiste a nivel social porque sigue impregnando el aire cultural. El de Quebec

se ha derrumbado porque allí el catolicismo se había reducido a un hobby, una opción

más junto al fútbol del domingo y  a Netflix.

El catolicismo atmosférico requiere infraestructuras. Las infraestructuras requieren

propiedades. Las propiedades requieren capital. Una Iglesia que no posee nada no

forma nada.

Dónde tiene razón Reichert

Reichert tiene razón cuando afirma que la propiedad es el ingrediente que falta en la

respuesta católica al declive cultural. Tiene razón cuando afirma que la propiedad

cristiana, ejercida de forma selectiva, puede reorientar la sociedad. Tiene razón cuando

afirma que los católicos no pueden sobrevivir, y mucho menos evangelizar, si están

neutralizados económicamente.

Pero también hay que decir en voz alta que han sido los propios líderes católicos

quienes han cedido nuestras instituciones. Hospitales, universidades, editoriales: no nos

los han robado. Los hemos secularizado con nuestras propias manos.

Una Iglesia que no ejerce el poder será inevitablemente gobernada por quienes sí lo

ejercen.

Conclusión: la Iglesia tigre de papel tiene que convertirse en una Iglesia 

propietaria

El “maximalismo de la propiedad cristiana” de Reichert no es extremo. Es fundamental.

Es oxígeno después de décadas de asfixia eclesial.

La Iglesia evangelizó el mundo una vez porque poseía cosas: tierras, escuelas,

hospitales, corporaciones, ministerios, imprentas, universidades. No volverá a

evangelizar vendiendo parroquias, cerrando escuelas y alabando una “Iglesia pobre”

que ni siquiera puede permitirse su propia misión.

La cuestión fundamental es ésta: o los católicos vuelven a ser una clase propietaria

—construyendo, comprando, controlando, moldeando— o podemos abandonar la farsa

y aceptar nuestro papel de sirvientes bien educados en el imperio de otra persona.


