
Inmaculada Concepción de la Santísima Virgen

María

SANTO DEL DíA 08_12_2025

Signo de esperanza segura para todos los fieles, con la solemnidad de la Inmaculada

Concepción la Iglesia recuerda que la Santísima Virgen María fue preservada del pecado

original desde el momento de su concepción. Esta verdad de fe, por la cual la Madre del

Salvador es la primera de las redimidas en virtud de los méritos del Hijo, fue

solemnemente proclamada el 8 de diciembre de 1854 por Pío IX en la constitución

https://brujulacotidiana.com/es/santi-del-giorno


apostólica Ineffabilis Deus, que recita al final: “[…] con la autoridad de nuestro Señor

Jesucristo, con la de los Santos Apóstoles Pedro y Pablo y con la Nuestra, definimos,

afirmamos y pronunciamos que la doctrina que sostiene que la Santísima Virgen María

fue preservada inmune de toda mancha de culpa original desde el primer instante de su

concepción, por singular privilegio y gracia de Dios Omnipotente, en atención a los

méritos de Cristo-Jesús, Salvador del género humano, ha sido revelada por Dios y por

tanto debe ser firme y constantemente creída por todos los fieles”.

Al exaltar esta obra maestra de la Santísima Trinidad, Pío IX escribe que el origen

inmaculado de la Santísima Virgen “había sido predestinado en el único e idéntico

decreto de la Encarnación de la Divina Sabiduría”, porque Dios quiso desde la eternidad

que María, la “llena de gracia” (Lc 1,28), fuera preservada de toda mancha de pecado

para custodiar perfectamente en su seno al divino Hijo hecho hombre por obra del

Espíritu Santo. Este plan salvífico que hace de María la nueva Eva y madre de los

redimidos, fruto tanto de la gracia como de su completa obediencia a la Divina

Voluntad, está predicho en el Génesis cuando Dios (precisamente después del libre

cumplimiento del pecado original de nuestros antepasados) se vuelve hacia la serpiente

infernal, prefigurando el resultado de la batalla escatológica: “Pondré enemistad entre ti

y la mujer, entre tu linaje y su linaje: ella te aplastará la cabeza mientras acechas tú su

calcañar” (Gn 3, 15).

La definición del dogma vino después de siglos de disputas y de 

discernimientos teológicos, porque surgía la cuestión de reconciliar la Inmaculada

Concepción con la doctrina del pecado original y la universalidad de la redención traída

por Cristo. Ya san Agustín (354-430), al escribir sobre la transmisión del pecado original

a todos los hombres, había reconocido la naturaleza especial de la Santísima Virgen y el

hecho de que “María no se cuestiona en absoluto cuando hablamos de pecado”. Los

Padres de la Tradición oriental, además, desde los primeros siglos del cristianismo

llamaron a María “la Toda Santa”, intuyendo una realidad que se explicaría

teológicamente en Occidente. Aquí, en el siglo IX, el benedictino san Pascuasio Radberto

escribió explícitamente que María “estuvo exenta de todo pecado original”, aunque

quedaba mucho aún para poder argumentar el motivo.

La discusión sobre cómo justificar la ausencia del pecado original en María se 

intensificó con la teología escolástica, en particular con san Anselmo de Aosta que

habló de una redención anticipada de la Virgen antes del nacimiento de Jesús, pero

después de la concepción. Después de otros importantes teólogos escolásticos con

ideas similares, el punto de inflexión llegó gracias a la obra del beato Juan Duns Escoto



(1265-1308), capaz de superar la dificultad anterior invirtiendo la perspectiva: la

concepción inmaculada de María no es una excepción a la necesidad de la Redención,

sino el fruto más alto de la propia Redención de Cristo, cuyos méritos son tales que han

preservado a la Madre del pecado original. “Cristo ejerció el grado más perfecto posible

de mediación en relación con una persona de la que era mediador. No ha ejercido un

grado mayor de mediación que por María. [...]. Pero esto no habría sucedido si no

hubiera merecido preservarla del pecado original”, escribe Duns Escoto, que justifica así

la llamada “redención preservadora” de María Inmaculada, que “ya es lo que toda la

Iglesia desea y espera ser” (Juan Pablo II).

Aunque durante algún tiempo continuaron las controversias entre maculistas e 

inmaculistas, a partir de la segunda mitad del siglo XV la mayoría de los teólogos se

pusieron de acuerdo sobre la Inmaculada Concepción; y el magisterio de varios

pontífices, aunque todavía no definía el dogma por prudencia, se expresó

favorablemente: el primero fue Sixto IV en 1483, seguido por Pablo V, Gregorio XV y

Alejandro VII. El mismo Sixto IV introdujo en Roma la fiesta litúrgica de la Concepción, ya

celebrada en Oriente y en otros lugares del cristianismo, y Clemente XI la hizo universal

en 1708, cuando ya existían muchos altares dedicados a la Inmaculada. La piedad por la

Inmaculada se reavivó con las apariciones de 1830 en la Rue du Bac, donde santa

Catalina Labouré vio alrededor de la Virgen la inscripción “Oh María, sin pecado

concebida, rogad por nosotros que recurrimos a vos”, que fue impresa en millones de

medallas que muy pronto el pueblo llamó “milagrosas”.

Cuando Pío IX ascendió al trono petrino, el cuadro teológico estaba claro. Antes

de proceder a la definición formal del dogma, el Santo Padre, que había recibido

peticiones de muchos sectores, escribió en 1849 la encíclica Ubi Primum para conocer el

pensamiento de los obispos de todo el mundo (que colectivamente tienen un valor

magisterial subordinado al del sucesor de Pedro) y que le comunicasen por escrito la

devoción a la Inmaculada de sus fieles, signo de la importancia del sensus fidei junto a la

Sagrada Escritura, a la Sagrada Tradición y a la difusión del culto litúrgico. De los 603

obispos consultados, 546 se declararon a favor del dogma enviando cartas

“impregnadas de una satisfacción, alegría y entusiasmo increíbles”, como recordaba Pío

IX en la constitución apostólica Ineffabilis Deus, y que confirmaban “la extraordinaria

piedad y sentimientos” que el clero y todos los fieles tenían hacia la Inmaculada. En

1858, cuatro años después de la proclamación del dogma, en una de las apariciones de

Lourdes, la Santísima Virgen se presentó a santa Bernadette de la siguiente manera: “Yo

soy la Inmaculada Concepción”.

El corolario del dogma de la Inmaculada Concepción es la inmensa dignidad de



todo ser humano desde el momento de la concepción, ya que en ese preciso momento

Dios concede al concebido un alma inmortal.


