PARTIDISTA

El texto que Roche no ley6 en el consistorio

defiende las restricciones al rito antiguo


https://brujulacotidiana.com/es/ecclesia

illls |

Image not found or type unkno

Luisella
Scrosati

No siempre entendemos las razones de los muchos acontecimientos que sucedeny por
los que a menudo nos contrariamos. No siempre, pero a veces si. Como en el caso del
providencial cambio de programa que deberia haber discutido, durante el reciente
consistorio, cuatro puntos (evangelizacion, sinodalidad, Curia romana y liturgia) y que,

en cambio, se redujo a la mitad, conservando solo los dos primeros, en detrimento de la

liturgia.


/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/es/luisella-scrosati
/es/luisella-scrosati
/es/luisella-scrosati

Si las cosas no hubieran sido asi, habriamos asistido al triste espectaculo de lalectura
de la intervencion del prefecto del Dicasterio para el Culto Divino y la Disciplinade los
Sacramentos, el cardenal Arthur Roche. El contenido de su informe, en inglés eitaliano,
ha sido dado a conocer por Diane Montagna, , Y manifiestacon
bastante claridad la parcialidad de la intervencién para quienes conocen, aunquesea a
grandes rasgos, la cuestién relacionada con la reforma litdrgica, desde Sacrosanctum

concilium hasta Traditionis custodes.

En esencia, Su Eminencia nos habla de la importancia de la unidad del rito
romano, tan querida ya por san Pio V, de quien cita la bula Quo primum. Una unidad
que, en el fondo, se ve socavada por aquellos que desearian una mayor libertad para
recurrir a los libros liturgicos anteriores a la reforma. Citandolo, “el uso de los libros
liturgicos que el Concilio quiso reformar ha sido, desde san Juan Pablo Il hasta
Francisco, una concesién que no preveia en modo alguno su promocion”. Roche nos
explica luego, citando nada menos que a Benedicto XVI, que la Tradicion no es
transmision de cosas muertas, sino un rio vivo que siempre nos conecta con los
origenes; y nos recuerda, recurriendo a Sacrosanctum concilium, que la custodia de la
Tradicion y el progreso legitimo no deben excluirse mutuamente. Este equilibrio se
habria logrado con la Reforma, elaborada, segun nos explica el Concilio, sobre la base

de “una cuidadosa investigacion teoldgica, historica y pastoral” (SC 23).

Comencemos precisamente por esta ultima cita, que es bastante curiosa,
porque utiliza un documento anterior a la realizacién de la reforma litdrgica como
garante de la idoneidad de la reforma posterior. El problema es que SC deseaba dicha
precision, pero no podia confirmar que las cosas se habrian hecho como se deseaba,
simplemente porque el documento es anterior a la reforma, no posterior. Y, de hecho,
basta con seguir leyendo el mismo parrafo para darse cuenta de que la reforma, tal y
como se llevo a cabo, no siguid en absoluto los criterios del Concilio. De hecho, los
Padres conciliares habian recomendado no introducir “innovaciones, salvo cuando lo
requiera una utilidad verdadera y comprobada para la Iglesia, y con la advertencia de
que las nuevas formas surjan organicamente, de alguna manera, de las ya existentes”.
¢Puede Roche afirmar que la demolicién y constitucién ex novo de los ritos del ofertorio
ha seguido este doble criterio? ;O que lo hayan respetado con la sustitucion casi
completa de las pericopas del Leccionario, la reelaboracion del 90% de las oraciones, la
mutilacion del calendario liturgico en su ciclo temporal, la sustitucién casi total del
Rituale romanumy del Pontificale romanum? Evidentemente no. Por eso el cardenal, que

sin embargo hace referencia al 8 23 de SC dos veces en pocas lineas, se ha cuidado


https://dianemontagna.substack.com/p/full-text-cardinal-roche-defends?img=https://substack-post-media.s3.amazonaws.com/public/images/f54555f4-b2ec-4f44-a449-fac185437eb1_1093x1537.heic&open=false

mucho de no citar también este parrafo.

De este modo, demuestra que no ha comprendido en absoluto —y que no quiere
hacer ningun esfuerzo en esta direccion—Ilas razones que llevan a cientos de miles de
fieles, en niUmero cada vez mayor, que habitualmente han asistido y asisten a la liturgia
reformada, a buscar el rito antiguo. Sin haber leido probablemente nunca SC, estos
fieles dan testimonio de que algunas reformas han traicionado la organicidad del
desarrollo litdrgico, privando a los fieles de tesoros inestimables que les han sido
sustraidos sin ninguna necesidad real y, por el contrario, imponiendo desde arriba
“invenciones” que brotan de una supuesta erudicion académica, a menudo infundada
(pensemos en la orientacion “hacia el pueblo”), pero ciertamente no del desarrollo

organico.

La selectividad partidista de Roche es aiin mas evidente en su referencia a
Benedicto XVI, de quien cita una (26 de abril de 2006) sobre el
sentido de la Tradicién, pero omite mencionar el documento clave sobre la liturgia de su
pontificado, es decir, Summorum pontificum, junto con la carta a los obispos que
acompafiaba al Motu Proprio. En estos documentos, Su Eminencia habria encontrado
dos principios importantes que contradicen su linea. El primero: si bien es cierto que la
unidad del rito romano es importante, no lo es menos la “reconciliacién interna en el
seno de la Iglesia” que el Papa Ratzinger no solo deseaba, sino por la que trabajaba
concretamente, y que, en cambio, se ha resquebrajado evidentemente con Traditionis
custodes. El segundo: el antiguo rito romano no es simplemente algo que hay que
tolerar —"“conceder y no promover”, escribe él—, sino un patrimonio sagrado que hay
que custodiar y estimar: “Lo que para las generaciones anteriores era sagrado, también
para nosotros sigue siendo sagrado y grande, y no puede ser prohibido de repente por
completo o, incluso, juzgado perjudicial. Nos hace bien a todos conservar las riquezas
que han crecido en la fe y en la oracién de la Iglesia, y darles el lugar que les

corresponde”.

¢Qué decir de la referencia a la Quo primum? Esta bula es un texto del que se ha
abusado en varios frentes: por un lado, se invoca para descalificar cualquier tipo de
reforma posterior y la legitimidad del nuevo misal, basandose en la orden de san Pio V
de no afiadir, quitar ni cambiar nada del misal promulgado en 1570; por otro lado, como
le gusta hacer a Roche, se esgrime con el fin de mostrar la legitimidad de la “mano dura”
para evitar la fragmentacion dentro del Unico rito romano. En ambos casos, se trata de
una tergiversacion. Si bien es cierto que ningun pontifice puede vincular a los futuros

sucesores de Pedro a su propia norma liturgica, también es cierto que ningun pontifice


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/audiences/2006/documents/hf_ben-xvi_aud_20060426.html

ha recibido la autoridad para alterar la tradicién litdrgica.

Cuando se observa la obra de reforma llevada a cabo por san Pio V, se puede
observar que no tenia en mente crear un nuevo misal rehaciendo sustancialmente
partes del ordinario, del propio, del leccionario y del antifonario, sino purificar las
celebraciones liturgicas de adiciones arbitrarias que se habian introducido en tiempos
recientes. Por ejemplo, el Kyrie y el Gloria in excelsis fueron purgados de los numerosos y
variados tropos que interpolaban y sobrecargaban el texto; se redujeron (quizas de
forma demasiado drastica) las secuencias, que ocupaban ya todas las fiestas y
conmemoraciones liturgicas; se regularizaron algunos ritos que se celebraban de
diferentes maneras; se redujo el santoral, para no sobrecargar el ciclo temporal del afio
litirgico, que practicamente no se modificd. También fueron minimas las

modificaciones introducidas en el Leccionario, las oraciones y las antifonas.

Son pocos indicios, pero permiten comprender que la unidad que buscaba san
Pio V en su reforma no se logré mediante un retorno a una supuesta “liturgia de los
origenes” que solo vivia en la erudicién de algunos académicos, pisoteando siglos de
desarrollo organico, sino mediante la purificacion de textos y ritos que habian surgido
en épocas mas recientes, no compartidos de manera uniforme, o ritos litdrgicos que no
podian demostrar un arraigo de al menos dos siglos. Por lo tanto, el cardenal Roche
deberia manejar con extrema prudencia la referencia a san Pio V, porque, siguiendo

esos principios, seria el nuevo misal el que estaria en serias dificultades, no el antiguo.

La intervencion que el cardenal Roche deberia haber leido en el Consistorio es |a
manifestacion de una tendencia muy preocupante en boga en la Curia romana; él, al
igual que su colega al frente del Dicasterio para la Doctrina de la Fe, ama revolotear
entre los textos del Magisterio, seleccionando de manera parcial solo lo que le conviene

y silenciando cuidadosamente lo que le resulta incobmodo.

“Honesto es aquel que cambia su pensamiento para ajustarlo a la verdad. Deshonesto
es aquel que cambia la verdad para ajustarla a su pensamiento”, dice un antiguo
proverbio. Podria ser un buen criterio para la reforma de la Curia que se discutira en el

préximo consistorio.



