
PARTIDISTA

El texto que Roche no leyó en el consistorio

defiende las restricciones al rito antiguo

ECCLESIA 15_01_2026

Luisella 

Scrosati

No siempre entendemos las razones de los muchos acontecimientos que suceden y por

los que a menudo nos contrariamos. No siempre, pero a veces sí. Como en el caso del

providencial cambio de programa que debería haber discutido, durante el reciente

https://brujulacotidiana.com/es/ecclesia
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/es/luisella-scrosati
/es/luisella-scrosati
/es/luisella-scrosati


consistorio, cuatro puntos (evangelización, sinodalidad, Curia romana y liturgia) y que,

en cambio, se redujo a la mitad, conservando solo los dos primeros, en detrimento de la

liturgia.

Si las cosas no hubieran sido así, habríamos asistido al triste espectáculo de la

lectura de la intervención del prefecto del Dicasterio para el Culto Divino y la Disciplina

de los Sacramentos, el cardenal Arthur Roche. El contenido de su informe, en inglés e

italiano, ha sido dado a conocer por Diane Montagna, en su página web, y manifiesta

con bastante claridad la parcialidad de la intervención para quienes conocen, aunque

sea a grandes rasgos, la cuestión relacionada con la reforma litúrgica, desde 

Sacrosanctum concilium hasta Traditionis custodes.

En esencia, Su Eminencia nos habla de la importancia de la unidad del rito

romano, tan querida ya por san Pío V, de quien cita la bula Quo primum. Una unidad

que, en el fondo, se ve socavada por aquellos que desearían una mayor libertad para

recurrir a los libros litúrgicos anteriores a la reforma. Citándolo, “el uso de los libros

litúrgicos que el Concilio quiso reformar ha sido, desde san Juan Pablo II hasta

Francisco, una concesión que no preveía en modo alguno su promoción”. Roche nos

explica luego, citando nada menos que a Benedicto XVI, que la Tradición no es

transmisión de cosas muertas, sino un río vivo que siempre nos conecta con los

orígenes; y nos recuerda, recurriendo a Sacrosanctum concilium, que la custodia de la

Tradición y el progreso legítimo no deben excluirse mutuamente. Este equilibrio se

habría logrado con la Reforma, elaborada, según nos explica el Concilio, sobre la base

de “una cuidadosa investigación teológica, histórica y pastoral” (SC 23).

Comencemos precisamente por esta última cita, que es bastante curiosa,

porque utiliza un documento anterior a la realización de la reforma litúrgica como

garante de la idoneidad de la reforma posterior. El problema es que SC deseaba dicha

precisión, pero no podía confirmar que las cosas se habrían hecho como se deseaba,

simplemente porque el documento es anterior a la reforma, no posterior. Y, de hecho,

basta con seguir leyendo el mismo párrafo para darse cuenta de que la reforma, tal y

como se llevó a cabo, no siguió en absoluto los criterios del Concilio. De hecho, los

Padres conciliares habían recomendado no introducir “innovaciones, salvo cuando lo

requiera una utilidad verdadera y comprobada para la Iglesia, y con la advertencia de

que las nuevas formas surjan orgánicamente, de alguna manera, de las ya existentes”.

¿Puede Roche afirmar que la demolición y constitución ex novo de los ritos del ofertorio

ha seguido este doble criterio? ¿O que lo hayan respetado con la sustitución casi

completa de las perícopas del Leccionario, la reelaboración del 90% de las oraciones, la

https://dianemontagna.substack.com/p/full-text-cardinal-roche-defends?img=https://substack-post-media.s3.amazonaws.com/public/images/f54555f4-b2ec-4f44-a449-fac185437eb1_1093x1537.heic&open=false


mutilación del calendario litúrgico en su ciclo temporal, la sustitución casi total del 

Rituale romanum y del Pontificale romanum? Evidentemente no. Por eso el cardenal, que

sin embargo hace referencia al § 23 de SC dos veces en pocas líneas, se ha cuidado

mucho de no citar también este párrafo.

De este modo, demuestra que no ha comprendido en absoluto —y que no quiere

hacer ningún esfuerzo en esta dirección—las razones que llevan a cientos de miles de

fieles, en número cada vez mayor, que habitualmente han asistido y asisten a la liturgia

reformada, a buscar el rito antiguo. Sin haber leído probablemente nunca SC, estos

fieles dan testimonio de que algunas reformas han traicionado la organicidad del

desarrollo litúrgico, privando a los fieles de tesoros inestimables que les han sido

sustraídos sin ninguna necesidad real y, por el contrario, imponiendo desde arriba

“invenciones” que brotan de una supuesta erudición académica, a menudo infundada

(pensemos en la orientación “hacia el pueblo”), pero ciertamente no del desarrollo

orgánico.

La selectividad partidista de Roche es aún más evidente en su referencia a 

Benedicto XVI, de quien cita una audiencia general (26 de abril de 2006) sobre el

sentido de la Tradición, pero omite mencionar el documento clave sobre la liturgia de su

pontificado, es decir, Summorum pontificum, junto con la carta a los obispos que

acompañaba al Motu Proprio. En estos documentos, Su Eminencia habría encontrado

dos principios importantes que contradicen su línea. El primero: si bien es cierto que la

unidad del rito romano es importante, no lo es menos la “reconciliación interna en el

seno de la Iglesia” que el Papa Ratzinger no solo deseaba, sino por la que trabajaba

concretamente, y que, en cambio, se ha resquebrajado evidentemente con Traditionis 

custodes. El segundo: el antiguo rito romano no es simplemente algo que hay que

tolerar —“conceder y no promover”, escribe él—, sino un patrimonio sagrado que hay

que custodiar y estimar: “Lo que para las generaciones anteriores era sagrado, también

para nosotros sigue siendo sagrado y grande, y no puede ser prohibido de repente por

completo o, incluso, juzgado perjudicial. Nos hace bien a todos conservar las riquezas

que han crecido en la fe y en la oración de la Iglesia, y darles el lugar que les

corresponde”.

¿Qué decir de la referencia a la Quo primum? Esta bula es un texto del que se ha

abusado en varios frentes: por un lado, se invoca para descalificar cualquier tipo de

reforma posterior y la legitimidad del nuevo misal, basándose en la orden de san Pío V

de no añadir, quitar ni cambiar nada del misal promulgado en 1570; por otro lado, como

le gusta hacer a Roche, se esgrime con el fin de mostrar la legitimidad de la “mano dura”

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/audiences/2006/documents/hf_ben-xvi_aud_20060426.html


para evitar la fragmentación dentro del único rito romano. En ambos casos, se trata de

una tergiversación. Si bien es cierto que ningún pontífice puede vincular a los futuros

sucesores de Pedro a su propia norma litúrgica, también es cierto que ningún pontífice

ha recibido la autoridad para alterar la tradición litúrgica.

Cuando se observa la obra de reforma llevada a cabo por san Pío V, se puede

observar que no tenía en mente crear un nuevo misal rehaciendo sustancialmente

partes del ordinario, del propio, del leccionario y del antifonario, sino purificar las

celebraciones litúrgicas de adiciones arbitrarias que se habían introducido en tiempos

recientes. Por ejemplo, el Kyrie y el Gloria in excelsis fueron purgados de los numerosos y

variados tropos que interpolaban y sobrecargaban el texto; se redujeron (quizás de

forma demasiado drástica) las secuencias, que ocupaban ya todas las fiestas y

conmemoraciones litúrgicas; se regularizaron algunos ritos que se celebraban de

diferentes maneras; se redujo el santoral, para no sobrecargar el ciclo temporal del año

litúrgico, que prácticamente no se modificó. También fueron mínimas las

modificaciones introducidas en el Leccionario, las oraciones y las antífonas.

Son pocos indicios, pero permiten comprender que la unidad que buscaba san 

Pío V en su reforma no se logró mediante un retorno a una supuesta “liturgia de los

orígenes” que solo vivía en la erudición de algunos académicos, pisoteando siglos de

desarrollo orgánico, sino mediante la purificación de textos y ritos que habían surgido

en épocas más recientes, no compartidos de manera uniforme, o ritos litúrgicos que no

podían demostrar un arraigo de al menos dos siglos. Por lo tanto, el cardenal Roche

debería manejar con extrema prudencia la referencia a san Pío V, porque, siguiendo

esos principios, sería el nuevo misal el que estaría en serias dificultades, no el antiguo.

La intervención que el cardenal Roche debería haber leído en el Consistorio es la

manifestación de una tendencia muy preocupante en boga en la Curia romana; él, al

igual que su colega al frente del Dicasterio para la Doctrina de la Fe, ama revolotear

entre los textos del Magisterio, seleccionando de manera parcial solo lo que le conviene

y silenciando cuidadosamente lo que le resulta incómodo.

“Honesto es aquel que cambia su pensamiento para ajustarlo a la verdad. Deshonesto

es aquel que cambia la verdad para ajustarla a su pensamiento”, dice un antiguo

proverbio. Podría ser un buen criterio para la reforma de la Curia que se discutirá en el

próximo consistorio.


