
SANTOS

El Purgatorio de san Patricio, un anticipo del viaje

de Dante

CULTURA 02_02_2026

Giovanni 

Fighera

El patrón de Irlanda

San Patricio es una de las figuras más fascinantes del cristianismo antiguo, además de

ser patrón y apóstol de Irlanda. Nacido en la Britania romana alrededor del año 385,

https://brujulacotidiana.com/es/cultura
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/es/giovanni-fighera
/es/giovanni-fighera
/es/giovanni-fighera


hijo de una familia cristiana y romanizada, pronto conoció la severidad de la vida: a los

dieciséis años fue secuestrado por piratas irlandeses y vendido como esclavo en las

tierras del norte. Allí, entre pastos solitarios y lenguas desconocidas, maduró una fe

profunda y una intuición decisiva: aquel pueblo que lo mantenía encadenado no era

tosco ni bárbaro, sino portador de una dignidad tribal y un sentido de lo sagrado que le

impresionaron.

Tras seis años de servidumbre Patricio escapó y regresó a su patria, donde soñó con los

irlandeses que lo llamaban por su nombre: interpretó esa voz como una vocación. Se

formó en la Galia bajo la guía de san Germán de Auxerre, abrazó la vida monástica en

Lérins, estudió los métodos misioneros de los monjes italianos y, finalmente, fue

consagrado obispo para suceder a Palladio en la obra de evangelización de Irlanda.

Supo ganarse la confianza de los reyes locales con inteligencia y valentía, introdujo el

monacato, fundó diócesis y formó un clero autóctono, enfrentándose a la hostilidad de

los druidas y a las calumnias de los pelagianos. Murió en 461 dejando una isla

profundamente transformada y un recuerdo destinado a convertirse en leyenda. En

este contexto de fe, visiones y conversiones nace la historia más misteriosa relacionada

con su nombre: el Purgatorio de san Patricio.

 

La puerta secreta del más allá: el nacimiento del Purgatorio de san Patricio

Entre las historias medievales que han atravesado los siglos, pocas poseen la fuerza

visionaria del Purgatorio de san Patricio, una cavidad escondida en un lugar desierto de

Irlanda que, según la tradición, el mismo Cristo mostró al santo como paso hacia el más

allá. Quien tuviera el valor de entrar en él durante un día y una noche animado por un

auténtico espíritu de penitencia, podría contemplar con sus propios ojos los castigos de

los malvados y las alegrías de los bienaventurados, regresando a la tierra purificado.

Alrededor de este misterioso umbral, san Patricio mandó construir una iglesia y un

muro con una puerta custodiada por el prior: un lugar de peregrinación, temor y

esperanza, que atrajo a multitudes de penitentes y generó relatos destinados a circular

durante siglos.

 

El caballero Owein: un viaje entre la visión y la penitencia

Entre estos relatos, el más famoso es el del caballero Owein, protagonista del Tractatus 

de Purgatorio Sancti Patricii



compuesto por H. de Saltrey. El autor asegura que la aventura se remonta a la época del

rey Esteban, mientras que Matteo di Parigi la sitúa en 1153. Owein narró su experiencia

al monje cisterciense Gilberto de Luda, quien a su vez la transmitió a Saltrey: una

cadena de voces que ha permitido que la leyenda haya llegado hasta nosotros.

Cargado de pecados y decidido a redimirse, Owein afronta la prueba como una

empresa caballeresca. Los demonios intentan inmediatamente quemarlo en la hoguera,

pero fracasan; el caballero atraviesa entonces una tierra oscura y desolada, azotada por

un viento que parece atravesar el cuerpo, preludio de las terribles visiones que le

esperan. Su viaje se desarrolla a través de una secuencia de lugares de castigo que

impresiona por la fuerza de las imágenes y por la sorprendente similitud con algunos

episodios de la Divina Comedia de Dante.

 

Los campos del castigo

En el primer campo, Owein ve a hombres y mujeres desnudos, tendidos en el suelo, con

las manos y los pies clavados al suelo con clavos ardientes y que gritan “¡Parce!” y “

¡Miserere!” entre lamentos quejumbrosos. Es imposible no pensar en los violentos contra

Dios del Infierno dantesco, tendidos sobre la arena ardiente, o en los hipócritas

crucificados en el suelo en el bolgia XXIII: la postura de los cuerpos, el llanto, la lengua

suelta por el dolor, incluso el léxico parecen resonar de un texto a otro.

En el segundo campo, las almas yacen boca arriba o boca abajo, envueltas por

serpientes, sapos y dragones que hunden espinas ardientes en sus corazones. La

escena recuerda mucho al bólgano de los ladrones (Infierno XXIV-XXV), donde las

serpientes muerden, asfixian, traspasan y las almas sufren dolorosas metamorfosis.

El tercer campo muestra a hombres y mujeres atravesados por clavos por todas partes,

azotados por demonios; el cuarto es un reino de fuego, donde los cuerpos están

suspendidos de cadenas ardientes, colgados por el pelo o por los brazos, asados, fritos,

quemados por ganchos clavados en los ojos y en las orejas. Luego aparece una

gigantesca rueda de fuego que arrastra a las almas en un movimiento giratorio: cuando

una mitad sube, la otra se hunde en las llamas subterráneas.

El edificio termal que sigue es uno de los lugares más impresionantes: piscinas

hirvientes de metales líquidos en las que las almas se sumergen a diferentes

profundidades, “hasta las cejas”, “hasta los labios”, “hasta el pecho”, “hasta las rodillas”.

La precisión anatómica con la que el Tractatus describe el nivel de inmersión encuentra



un paralelismo sorprendente en el Flegetonte de Dante (Infierno XII), donde los violentos

se sumergen en sangre hirviente a diferentes niveles, desde las cejas hasta los pies.

Por último, Owein ve una montaña de la que desciende un río de fuego; en la cima sopla

un viento helado que precipita a las almas al río ardiente, una imagen que recuerda el

“astripeto regno” de Dante, donde el viento y el fuego conviven en un equilibrio terrible.

El último umbral es un pozo del que sale una llama negra y fétida: las almas caen en él

como chispas. Los demonios advierten a Owein de que esa es la verdadera puerta del

Infierno, de la que no hay retorno.

 

Ecos dantescos: imágenes, estructuras y correspondencias sorprendentes

Después de tanto horror, el caballero llega ante un muro altísimo, con puertas doradas

y un suave perfume que invade el aire: es el Paraíso terrenal. Una procesión solemne

—cruces, velas, palmas, cánticos— le da la bienvenida. Dos figuras eclesiásticas le guían

a una montaña desde la que se vislumbra una puerta ardiente, la entrada al Paraíso

celestial. Una llama desciende del cielo y toca la cabeza de cada uno: es el alimento de

Dios, nutrición eterna de los bienaventurados. Owein querría quedarse, pero no se le

permite. Purificado, regresa: los demonios ya no pueden tocarlo. Tras quince días de

oración, parte para la cruzada y, de vuelta a su patria, se convierte en sirviente del

monje Gilberto, contribuyendo a la construcción de una abadía.

Las similitudes entre el Tractatus y la Divina Comedia no se limitan a las imágenes de los

castigos. También la sucesión de tormentos presenta analogías sorprendentes: en el 

Tractatus, Owein se encuentra primero con almas clavadas en el suelo, luego con almas

atacadas por serpientes; en la Comedia, Dante ve primero a los hipócritas crucificados

en el suelo (Infierno XXIII), luego a los ladrones envueltos por serpientes (Infierno XXIV-

XXV). Pero lo más fascinante es la macroestructura del Purgatorio: ambos más allá

incluyen una zona frontal, siete lugares de castigo y un Paraíso terrenal con una

procesión simbólica. Ciertamente, Dante lleva a cabo una revolución: sustrae el

Purgatorio al mundo subterráneo, lo transforma en una montaña luminosa, introduce el

contrapunto, los vicios capitales, la psicología individual, la teología tomista y la práctica

de la confesión.


