BRUJULA(Y)COTIDIANA

Director Riccardo Cascioli HECHOS PARA LA VERDAD

SANTOS

El Purgatorio de san Patricio, un anticipo del viaje

de Dante

Giovanni
Fighera

El patrén de Irlanda

San Patricio es una de las figuras mas fascinantes del cristianismo antiguo, ademas de

ser patron y apéstol de Irlanda. Nacido en la Britania romana alrededor del afio 385,


https://brujulacotidiana.com/es/cultura
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/es/giovanni-fighera
/es/giovanni-fighera
/es/giovanni-fighera

hijo de una familia cristiana y romanizada, pronto conocio la severidad de la vida: a los
dieciséis afos fue secuestrado por piratas irlandeses y vendido como esclavo en las
tierras del norte. Alli, entre pastos solitarios y lenguas desconocidas, maduré una fe
profunda y una intuicion decisiva: aquel pueblo que lo mantenia encadenado no era
tosco ni barbaro, sino portador de una dignidad tribal y un sentido de lo sagrado que le

impresionaron.

Tras seis afios de servidumbre Patricio escapd y regresé a su patria, donde sofi6 con los
irlandeses que lo llamaban por su nombre: interpret6 esa voz como una vocacion. Se
formé en la Galia bajo la guia de san German de Auxerre, abrazé la vida monastica en
Lérins, estudié los métodos misioneros de los monjes italianos y, finalmente, fue

consagrado obispo para suceder a Palladio en la obra de evangelizacién de Irlanda.

Supo ganarse la confianza de los reyes locales con inteligencia y valentia, introdujo el
monacato, fundé didcesis y formd un clero autéctono, enfrentandose a la hostilidad de
los druidas y a las calumnias de los pelagianos. Muri6 en 461 dejando una isla
profundamente transformada y un recuerdo destinado a convertirse en leyenda. En
este contexto de fe, visiones y conversiones nace la historia mas misteriosa relacionada

con su nombre: el Purgatorio de san Patricio.

La puerta secreta del mas alla: el nacimiento del Purgatorio de san Patricio

Entre las historias medievales que han atravesado los siglos, pocas poseen la fuerza
visionaria del Purgatorio de san Patricio, una cavidad escondida en un lugar desierto de
Irlanda que, segun la tradicion, el mismo Cristo mostro al santo como paso hacia el mas
alla. Quien tuviera el valor de entrar en él durante un dia y una noche animado por un
auténtico espiritu de penitencia, podria contemplar con sus propios 0jos los castigos de
los malvados y las alegrias de los bienaventurados, regresando a la tierra purificado.
Alrededor de este misterioso umbral, san Patricio mandé construir una iglesiay un
muro con una puerta custodiada por el prior: un lugar de peregrinacion, temory
esperanza, que atrajo a multitudes de penitentes y gener¢ relatos destinados a circular

durante siglos.

El caballero Owein: un viaje entre la vision y la penitencia

Entre estos relatos, el mas famoso es el del caballero Owein, protagonista del Tractatus

de Purgatorio Sancti Patricii



compuesto por H. de Saltrey. El autor asegura que la aventura se remonta a la época del
rey Esteban, mientras que Matteo di Parigi la sitia en 1153. Owein narré su experiencia
al monje cisterciense Gilberto de Luda, quien a su vez la transmiti6 a Saltrey: una

cadena de voces que ha permitido que la leyenda haya llegado hasta nosotros.

Cargado de pecados y decidido a redimirse, Owein afronta la prueba como una
empresa caballeresca. Los demonios intentan inmediatamente quemarlo en la hoguera,
pero fracasan; el caballero atraviesa entonces una tierra oscura y desolada, azotada por
un viento que parece atravesar el cuerpo, preludio de las terribles visiones que le
esperan. Su viaje se desarrolla a través de una secuencia de lugares de castigo que
impresiona por la fuerza de las imagenes y por la sorprendente similitud con algunos

episodios de la Divina Comedia de Dante.

Los campos del castigo

En el primer campo, Owein ve a hombres y mujeres desnudos, tendidos en el suelo, con
las manos y los pies clavados al suelo con clavos ardientes y que gritan “iParce!" y “
iMiserere!" entre lamentos quejumbrosos. Es imposible no pensar en los violentos contra
Dios del Infierno dantesco, tendidos sobre la arena ardiente, o en los hipdcritas
crucificados en el suelo en el bolgia XXIII: la postura de los cuerpos, el llanto, la lengua

suelta por el dolor, incluso el [éxico parecen resonar de un texto a otro.

En el segundo campo, las almas yacen boca arriba o boca abajo, envueltas por
serpientes, sapos y dragones que hunden espinas ardientes en sus corazones. La
escena recuerda mucho al bélgano de los ladrones (Infierno XXIV-XXV), donde las

serpientes muerden, asfixian, traspasan y las almas sufren dolorosas metamorfosis.

El tercer campo muestra a hombres y mujeres atravesados por clavos por todas partes,
azotados por demonios; el cuarto es un reino de fuego, donde los cuerpos estan
suspendidos de cadenas ardientes, colgados por el pelo o por los brazos, asados, fritos,
quemados por ganchos clavados en los ojos y en las orejas. Luego aparece una
gigantesca rueda de fuego que arrastra a las almas en un movimiento giratorio: cuando

una mitad sube, la otra se hunde en las llamas subterraneas.

El edificio termal que sigue es uno de los lugares mas impresionantes: piscinas
hirvientes de metales liquidos en las que las almas se sumergen a diferentes
profundidades, “hasta las cejas”, “hasta los labios”, “hasta el pecho”, “hasta las rodillas”.

La precisidon anatémica con la que el Tractatus describe el nivel de inmersion encuentra



un paralelismo sorprendente en el Flegetonte de Dante (Infierno Xll), donde los violentos

se sumergen en sangre hirviente a diferentes niveles, desde las cejas hasta los pies.

Por ultimo, Owein ve una montafia de la que desciende un rio de fuego; en la cima sopla
un viento helado que precipita a las almas al rio ardiente, una imagen que recuerda el
“astripeto regno” de Dante, donde el viento y el fuego conviven en un equilibrio terrible.
El Ultimo umbral es un pozo del que sale una llama negra y fétida: las almas caen en él
como chispas. Los demonios advierten a Owein de que esa es la verdadera puerta del

Infierno, de la que no hay retorno.

Ecos dantescos: imagenes, estructuras y correspondencias sorprendentes

Después de tanto horror, el caballero llega ante un muro altisimo, con puertas doradas
y un suave perfume que invade el aire: es el Paraiso terrenal. Una procesién solemne
—cruces, velas, palmas, canticos— le da la bienvenida. Dos figuras eclesiasticas le guian
a una montafa desde la que se vislumbra una puerta ardiente, la entrada al Paraiso
celestial. Una llama desciende del cielo y toca la cabeza de cada uno: es el alimento de
Dios, nutricién eterna de los bienaventurados. Owein querria quedarse, pero no se le
permite. Purificado, regresa: los demonios ya no pueden tocarlo. Tras quince dias de
oracion, parte para la cruzada y, de vuelta a su patria, se convierte en sirviente del

monije Gilberto, contribuyendo a la construccion de una abadia.

Las similitudes entre el Tractatus y la Divina Comedia no se limitan a las imagenes de los
castigos. También la sucesion de tormentos presenta analogias sorprendentes: en el
Tractatus, Owein se encuentra primero con almas clavadas en el suelo, luego con almas
atacadas por serpientes; en la Comedia, Dante ve primero a los hipdcritas crucificados
en el suelo (Infierno XXIl1), luego a los ladrones envueltos por serpientes (Infierno XXIV-
XXV). Pero lo mas fascinante es la macroestructura del Purgatorio: ambos mas alla
incluyen una zona frontal, siete lugares de castigo y un Paraiso terrenal con una
procesion simbdlica. Ciertamente, Dante lleva a cabo una revolucién: sustrae el
Purgatorio al mundo subterraneo, lo transforma en una montafia luminosa, introduce el
contrapunto, los vicios capitales, la psicologia individual, la teologia tomista y la practica

de la confesion.



