
DISCURSO

El Papa denuncia ante el cuerpo diplomático la

deriva orwelliana de la política actual

ECCLESIA 10_01_2026

Nico 

Spuntoni

“La ciudad de Dios” y la visión de san Agustín sobre el mundo del siglo V son el punto de

partida de León XIV para su panorama de la situación internacional en el tradicional 

discurso al cuerpo diplomático acreditado ante la Santa Sede. Un discurso que ha

https://brujulacotidiana.com/es/ecclesia
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/es/nico-spuntoni-1
/es/nico-spuntoni-1
/es/nico-spuntoni-1
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html


pronunciado en inglés con una breve parte en italiano.

El Papa saca a relucir temas y palabras a los que el mundo de lo políticamente 

correcto es alérgico. La Iglesia y el Estado no son antagónicos, y la correcta

interpretación de la idea agustiniana de la ciudad de Dios y la ciudad terrenal lo

demuestra. El santo de Hipona propone en su famosa obra unas advertencias que,

según Prevost, siguen siendo válidas para la vida política: las “falsas representaciones de

la historia”, el “nacionalismo excesivo” y la “distorsión del ideal del estadista”. El Papa

lamenta la “debilidad del multilateralismo”, un punto de vista coherente con la política

exterior tradicional de la Santa Sede. “La diplomacia que promueve el diálogo y busca el

consenso –observa León- entre todas las partes está siendo sustituida por una

diplomacia basada en la fuerza, ya sea por parte de individuos o de grupos de aliados.”.

Esto ocurre en un contexto en el que “la guerra vuelve a estar de moda y el entusiasmo

bélico se extiende”, ya que “se ha roto el principio establecido tras la Segunda Guerra

Mundial, que prohibía a los países utilizar la fuerza para violar las fronteras ajenas”.

Sin embargo, a esta parte “diplomática” ha seguido una reflexión 

probablemente menos agradable para muchos gobiernos y organismos

internacionales. Prevost, de hecho, se ha dirigido con especial énfasis a las Naciones

Unidas, que no solo deben esforzarse por reflejar “la situación del mundo actual y no la

de la posguerra”, sino que las anima a hacer que estos esfuerzos sean más orientados y

eficaces en la “persecución no de ideologías, sino de políticas orientadas a la unidad de

la familia de los pueblos”. Ideología es una palabra que se repite a menudo en el texto

pronunciado ayer, como cuando el Papa ha criticado a Occidente por la reducción de “el

espacio para la verdadera libertad de expresión. Al mismo tiempo, se está

desarrollando un nuevo lenguaje al estilo orwelliano que, en un intento por ser cada vez

más inclusivo, acaba excluyendo a quienes no se ajustan a las ideologías que lo

alimentan.”.

León XIV ha planteado el problema de la libertad de conciencia amenazada. A

este respecto, el Papa defiende la objeción de conciencia que “permite al individuo

rechazar obligaciones de naturaleza legal o profesional que entren en conflicto con

principios morales, éticos o religiosos profundamente arraigados en sus vidas

personales”. El Papa cita los casos de “la negativa al servicio militar en nombre de la no

violencia” y de “la negativa a prácticas como el aborto o la eutanasia por parte de

médicos y profesionales sanitarios”. Contra la tendencia a criminalizarla, Prevost ha

dicho que “la objeción de conciencia no es una rebelión, sino un acto de fidelidad a uno

mismo” y que “en este momento de la historia, la libertad de conciencia parece ser cada



vez más cuestionada por los Estados, incluso por aquellos que dicen basarse en la

democracia y los derechos humanos”.

Entre los derechos fundamentales amenazados en la actualidad, el discurso del 

Papa cita la libertad religiosa, definida por Benedicto XVI como el primero de los

derechos humanos. Prevost se ha referido a todas las comunidades religiosas, pero

también ha precisado que “no se puede pasar por alto que la persecución de los

cristianos sigue siendo una de las crisis de derechos humanos más extendidas en la

actualidad, que afecta a más de 380 millones de creyentes en todo el mundo, que

sufren niveles elevados o extremos de discriminación, violencia y opresión debido a su

fe”. En 2025, la situación ha empeorado, recuerda el Pontífice, “debido a los conflictos en

curso, los regímenes autoritarios y el extremismo religioso”. En este momento ha tenido

un recuerdo para las “las numerosas víctimas de la violencia, incluida la violencia por

motivos religiosos en Bangladesh, en la región del Sahel y en Nigeria, así como a las

víctimas del grave atentado terrorista perpetrado el pasado mes de junio contra la

parroquia de San Elías, en Damasco, sin olvidar tampoco a las víctimas de la violencia

yihadista en Cabo Delgado, Mozambique”.

De este modo, ha reconocido la connotación religiosa de las persecuciones y

asesinatos que se registran contra los cristianos en esas regiones.

Sin embargo, el Pontífice no ha callado la “una forma sutil de discriminación 

religiosa contra los cristianos, que se está extendiendo incluso en países donde son

mayoría, como en Europa o América. Allí, a veces se les restringe su capacidad de

proclamar las verdades del Evangelio por razones políticas o ideológicas, especialmente

cuando defienden la dignidad de los más débiles, los no nacidos, los refugiados y los

migrantes, o promueven la familia”.

Además de los migrantes, los refugiados y los presos, el discurso del Papa se ha 

centrado en la familia y los no nacidos. “La vocación al amor y a la vida, que se

manifiesta de manera importante en la unión exclusiva e indisoluble entre una mujer y

un hombre, implica un imperativo ético fundamental para que las familias puedan

acoger y cuidar plenamente la vida por nacer –observa Prevost-. Esto es cada vez más

una prioridad, especialmente en aquellos países que están experimentando un

dramático descenso de la natalidad”.

Un Papa provida que ha precisado que “la visión de la vida como un don que hay 

que cuidar y de la familia como su guardiana responsable impone el rechazo

categórico de las prácticas que niegan o instrumentalizan el origen de la vida y su



desarrollo”. “Entre ellas —ha señalado— se encuentra el aborto, que interrumpe una

vida naciente y niega la acogida del don de la vida”. Por esta razón, el Papa ha reiterado

la posición de la Santa Sede, que “expresa su profunda preocupación por los proyectos

destinados a financiar la movilidad transfronteriza con el fin de acceder al llamado

‘derecho al aborto seguro’. Asimismo, considera deplorable que se asignen recursos

públicos para suprimir la vida, en lugar de invertirlos en apoyar a las madres y las

familias”. En este sentido, en nombre de la protección de todo niño por nacer y del

apoyo efectivo a la mujer, Prevost también ha condenado la gestación subrogada,

diciendo que transforma “Al convertir la gestación en un servicio negociable, se viola la

dignidad de ambos, tanto del niño, que queda reducido a un ‘producto’, como de la

madre, al explotar su cuerpo y el proceso generativo y alterar la vocación relacional

original de la familia”. También ha condenado la eutanasia, considerada una forma de

“compasión ilusoria”.

El Papa ha repetido que “la protección del derecho a la vida constituye el 

fundamento imprescindible de cualquier otro derecho humano” y, por lo tanto,

“una sociedad solo está sana y desarrollada cuando protege la sacralidad de la vida

humana y se esfuerza activamente por promoverla”. Un pasaje aún más indigesto para

muchos es aquel en el que León ha lamentado “un verdadero ‘cortocircuito’ de los

derechos humanos” en el que “el derecho a la libertad de expresión, a la libertad de

conciencia, a la libertad religiosa e incluso a la vida, sufren limitaciones en nombre de

otros supuestos nuevos derechos”.

Al referirse a las situaciones de crisis internacional actuales, el Papa ha

recordado Ucrania, Tierra Santa, Haití, Myanmar y Venezuela con su “llamamiento a

respetar la voluntad del pueblo venezolano”. El discurso ha reafirmado las posiciones de

siempre de la Iglesia católica y la política de la Santa Sede en defensa de la paz y la

Verdad.


