
NAVIDAD 2025

«El Niño en el pesebre es verdaderamente el Hijo

de Dio»

ECCLESIA 25_12_2025

Benedicto 

XVI

«El Señor me ha dicho: “Tu eres mi hijo, yo te he engendrado hoy”». Con estas palabras

del Salmo segundo, la Iglesia inicia la Santa Misa de la vigilia de Navidad, en la cual

celebramos el nacimiento de nuestro Redentor Jesucristo en el establo de Belén. En otro

https://brujulacotidiana.com/es/ecclesia
/es/benedicto-xvi
/es/benedicto-xvi


tiempo, este Salmo pertenecía al ritual de la coronación del rey de Judá. El pueblo de

Israel, a causa de su elección, se sentía de modo particular hijo de Dios, adoptado por

Dios. Como el rey era la personificación de aquel pueblo, su entronización se vivía como

un acto solemne de adopción por parte de Dios, en el cual el rey estaba en cierto modo

implicado en el misterio mismo de Dios. En la noche de Belén, estas palabras que de

hecho eran más la expresión de una esperanza que de una realidad presente,

adquirieron un significado nuevo e inesperado. El Niño en el pesebre es

verdaderamente el Hijo de Dios. Dios no es soledad eterna, sino un círculo de amor en

el recíproco entregarse y volverse a entregar. Él es Padre, Hijo y Espíritu Santo. 

Más aún, en Jesucristo, el Hijo de Dios, Dios mismo, Dios de Dios, se hizo hombre

. El Padre le dice: “Tu eres mi hijo”. El eterno hoy de Dios ha descendido en el hoy

efímero del mundo, arrastrando nuestro hoy pasajero al hoy perenne de Dios. Dios es

tan grande que puede hacerse pequeño. Dios es tan poderoso que puede hacerse

inerme y venir a nuestro encuentro como niño indefenso para que podamos amarlo.

Dios es tan bueno que puede renunciar a su esplendor divino y descender a un establo

para que podamos encontrarlo y, de este modo, su bondad nos toque, se nos

comunique y continúe actuando a través de nosotros. Esto es la Navidad: “Tu eres mi

hijo, hoy yo te he engendrado”. Dios se ha hecho uno de nosotros para que podamos

estar con él, para que podamos llegar a ser semejantes a él. Ha elegido como signo suyo

al Niño en el pesebre: él es así. De este modo aprendemos a conocerlo. Y en todo niño

resplandece algún destello de aquel “hoy”, de la cercanía de Dios que debemos amar y a

la cual hemos de someternos; en todo niño, también en el que aún no ha nacido. 

Escuchemos una segunda palabra de la liturgia de esta Noche santa, tomada en

este caso del libro del profeta Isaías: “Sobre los que vivían en tierra de sombras, una luz

brilló sobre ellos” (Is 9,1). La palabra “luz” impregna toda la liturgia de esta santa misa.

Se alude a ella nuevamente en el párrafo tomado de la carta de san Pablo a Tito: “Se ha

manifestado la gracia” (Tt 2,11). La expresión “se ha manifestado” proviene del griego y,

en este contexto, significa lo mismo que el hebreo expresa con las palabras “una luz

brilló”; la “manifestación” –la “epifanía”– es la irrupción de la luz divina en el mundo lleno

de oscuridad y problemas sin resolver. Por último, el evangelio relata cómo la gloria de

Dios se apareció a los pastores y “los envolvió en su luz” (Lc 2, 9). Donde se manifiesta la

gloria de Dios, se difunde en el mundo la luz. “Dios es luz, en él no hay tiniebla alguna”,

nos dice san Juan (1 Jn 1,5). La luz es fuente de vida. 

Pero luz significa sobre todo conocimiento, verdad, en contraste con la oscuridad

de la mentira y de la ignorancia. Así, la luz nos hace vivir, nos indica el camino. Pero



además, en cuanto da calor, la luz significa también amor. Donde hay amor, surge una

luz en el mundo; donde hay odio, el mundo queda en la oscuridad. Ciertamente, en el

establo de Belén aparece la gran luz que el mundo espera. En aquel Niño acostado en el

pesebre Dios muestra su gloria: la gloria del amor, que se da a sí mismo como don y se

priva de toda grandeza para conducirnos por el camino del amor. La luz de Belén nunca

se ha apagado. Ha iluminado hombre y mujeres a lo largo de los siglos, “los ha envuelto

en su luz”. Donde ha brotado la fe en aquel Niño, ha florecido también la caridad: la

bondad hacia los demás, la atención solícita a los débiles y los que sufren, la gracia del

perdón. Desde de Belén una estela de luz, de amor y de verdad impregna los siglos. Si

nos fijamos en los santos –desde san Pablo y san Agustín a san Francisco y santo

Domingo, desde san Francisco Javier a santa Teresa de Ávila y a la madre Teresa de

Calcuta–, vemos esta corriente de bondad, este camino de luz que se inflama siempre

de nuevo en el misterio de Belén, en el Dios que se ha hecho Niño. Contra la violencia

de este mundo Dios opone, en ese Niño, su bondad y nos llama a seguir al Niño. 

Junto con el árbol de Navidad, nuestros amigos austriacos nos han traído también

una pequeña llama que encendieron en Belén, para decirnos así que el verdadero

misterio de la Navidad es el resplandor interior que viene de este Niño. Dejemos que

este resplandor interior llegue a nosotros, que se encienda en nuestro corazón la

llamita de la bondad de Dios; llevemos todos, con nuestro amor, la luz al mundo. No

permitamos que esta llama luminosa, encendida en la fe, se apague por las corrientes

frías de nuestro tiempo. Custodiémosla fielmente y ofrezcámosla a los demás. En esta

noche, en que miramos hacia Belén, queremos rezar de modo especial también por el

lugar del nacimiento de nuestro Redentor y por los hombres que allí viven y sufren.

Queremos rezar por la paz en Tierra Santa: Mira, Señor, a este rincón de la tierra, al que

tanto amas por ser tu patria. Haz que en ella resplandezca la luz. Haz que llegue la paz a

ella. 

Con el término “paz” hemos llegado a la tercera palabra clave de la liturgia de 

esta Noche santa. Al Niño que anuncia, Isaías mismo lo llama “Príncipe de la paz”. De

su reino se dice: “La paz no tendrá fin”. En el evangelio se anuncia a los pastores la

“gloria de Dios en lo alto del cielo” y la “paz en la tierra”. Antes se decía: “a los hombres

de buena voluntad”; en las nuevas traducciones se dice: “a los hombres que él ama”.

¿Por qué este cambio? ¿Ya no cuenta la buena voluntad? Formulemos mejor la

pregunta: ¿Quiénes son los hombres a los que Dios ama y por qué los ama? ¿Acaso Dios

es parcial? ¿Es que ama sólo a determinadas personas y abandona a las demás a su

suerte? El evangelio responde a estas preguntas presentando algunas personas

concretas amadas por Dios. Algunas lo son individualmente: María, José, Isabel,



Zacarías, Simeón, Ana, etc. Pero también hay dos grupos de personas: los pastores y los

sabios del Oriente, llamados reyes magos.

Reflexionemos esta noche en los pastores. ¿Qué tipo de hombres son? En su

ambiente, los pastores eran despreciados; se les consideraba poco de fiar y en los

tribunales no se les admitía como testigos. Pero ¿quiénes eran en realidad? Ciertamente

no eran grandes santos, si con este término se alude a personas de virtudes heroicas.

Eran almas sencillas. El evangelio destaca una característica que luego, en las palabras

de Jesús, tendrá un papel importante: eran personas vigilantes. Esto vale ante todo en

su sentido exterior: por la noche velaban cercanos a sus ovejas. Pero también tiene un

sentido más profundo: estaban dispuestos a oír la palabra de Dios, el anuncio del ángel.

Su vida no estaba cerrada en sí misma; tenían un corazón abierto. De algún modo, en lo

más íntimo de su ser, estaban esperando algo. Su vigilancia era disponibilidad;

disponibilidad para escuchar, disponibilidad para ponerse en camino; era espera de la

luz que les indicara el camino.

Esto es lo que a Dios le interesa. Él ama a todos porque todos son criaturas suyas.

Pero algunas personas han cerrado su alma; su amor no encuentra en ellas resquicio

alguno por donde entrar. Creen que no necesitan a Dios; no lo quieren. Otros, que

quizás moralmente son igual de pobres y pecadores, al menos sufren por ello. Esperan

en Dios. Saben que necesitan su bondad, aunque no tengan una idea precisa de ella. En

su espíritu abierto a la esperanza, puede entrar la luz de Dios y, con ella, su paz. Dios

busca a personas que sean portadoras de su paz y la comuniquen. Pidámosle que no

encuentre cerrado nuestro corazón. Esforcémonos por ser capaces de ser portadores

activos de su paz, concretamente en nuestro tiempo. 

Además, la palabra paz ha adquirido un significado muy especial para los 

cristianos: se ha convertido en una palabra para designar la comunión en la Eucaristía.

En ella está presente la paz de Cristo. A través de todos los lugares donde se celebra la

Eucaristía se extiende en el mundo entero una red de paz. Las comunidades reunidas

en torno a la Eucaristía forman un reino de paz vasto como el mundo. Cuando

celebramos la Eucaristía nos encontramos en Belén, en la “casa del pan”. Cristo se nos

da, y así nos da su paz. Nos la da para que llevemos la luz de la paz en lo más hondo de

nuestro ser y la comuniquemos a los demás; para que seamos artífices de paz y

contribuyamos así a la paz en el mundo. Por eso pidamos: Realiza tu promesa, Señor.

Haz que donde hay discordia nazca la paz; que surja el amor donde reina el odio; que

surja la luz donde dominan las tinieblas. Haz que seamos portadores de tu paz. Amén.


