
Image not found or type unknown

LA CRISIS

El 2023, año de huida de la Iglesia Católica. Aun

así, sigue siendo la única verdadera

ECCLESIA 09_02_2023

https://brujulacotidiana.com/es/ecclesia


img

Image not found or type unknown

Luisella 

Scrosati

Image not found or type unknown

La lámpara se ha puesto bajo el celemín y hay oscuridad en todas partes. Y en la

oscuridad hay confusión, desorientación, miedo. Por lo tanto, es absolutamente

comprensible que en esta situación, en cuanto uno ve una llama encendida, extienda la

mano para disfrutar un poco de esa luz y ese calor.

La tremenda crisis de fe que estamos viviendo es, en efecto, una gran prueba, más

aun cuando parece estar alimentada por ese mismo centro de unidad que encuentra su

razón de ser en confirmar a los hermanos (cf. Lc 22,32) y no en seguir todo “viento de

doctrina” (Ef 4,14). Una crisis que hace que los católicos aprueben cualquier acto,

palabra y escrito del Pontífice por el simple hecho de que proviene del Papa, o que

reconsideren el ministerio petrino de una manera que no es católica.

Por un lado, se olvida que el Papa no es la Iglesia, sino el centro de unidad de la

Iglesia. Que el Papa no es un monarca absoluto, como si pudiera actuar legítimamente

/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/es/luisella-scrosati
/es/luisella-scrosati
/es/luisella-scrosati


incluso destruyendo la Iglesia. Que el Papa no es la fuente de la verdad, sino el primero

que tiene que obedecer a la verdad revelada. Que la referencia última no es su

voluntad, sino la voluntad de Dios, hacia la que se dirigen Papa, obispos, sacerdotes y

fieles. Y por eso la tradición teológica prevé el caso en que se puede y se debe resistir a

las órdenes injustas del Papa, a sus enseñanzas o disposiciones objetivamente

contrarias al bien de la Iglesia y a la verdad.

En el segundo lado, hay un amplio abanico de situaciones en juego diferentes entre

sí: la transición a la autocefalia ortodoxa, las diversas posturas que consideran vacante

la Sede, formaciones que reconocen oficialmente al pontífice legítimo pero que se

consideran la última instancia de las decisiones doctrinales y que han dado lugar a una

jerarquía autocéfala de facto nacida de ordenaciones sin mandato pontificio y que de

hecho se mantiene canónicamente independiente de la Sede romana. La enorme

confusión está causando que los católicos, incluso entre los sacerdotes, se busquen

unos a otros para recuperar el sentido de la fe.

La posición católica entiende la sucesión petrina dentro de la sucesión apostólica,

pero con una singularidad: la de la sucesión del jefe del colegio apostólico. En los

Evangelios queda claro que Pedro no es simplemente uno de los Doce; dentro del

colegio apostólico es la cabeza, por voluntad de Cristo, y es la roca sobre la que se

construye la Iglesia. Esto es algo que generalmente reconocen los ortodoxos, mientras

que carecen del hecho de la sucesión petrina; pueden aceptar que sólo a Pedro le fue

concedido este primado, mientras que rechazan la sucesión lineal de los sucesores de

Pedro, aceptando sólo la sucesión del colegio apostólico al colegio episcopal. Por tanto,

el centro de la unidad de la Iglesia no se encontraría en los sucesores de Pedro, sino en

Cristo mismo y en el Espíritu Santo.

No se trata de negar esta última afirmación, sino de reflexionar sobre la necesaria

“visibilidad” y “encarnación” de las cuatro notae de la Iglesia que profesamos en el

Credo, y que son sus propiedades indefectibles. La Iglesia es visiblemente apostólica en

el colegio episcopal; en los sucesores de los apóstoles se encarna su apostolicidad. Es 

visiblemente católica (kath'olon, es decir, según la totalidad) en su universalidad y en la

plenitud de la verdad y de los medios de gracia; su presencia en todos los rincones de la

tierra, su Magisterio y los sacramentos encarnan su catolicidad. Es visiblemente santa

porque, santificada por Cristo, se santifica: es decir, posee medios visibles de

santificación y frutos visibles de santificación; de ahí el sentido de las canonizaciones,

que manifiestan la encarnación de la santidad. ¿Dónde podemos ver a la Iglesia 

visiblemente una? ¿Dónde se materializa esta unidad? En la unidad del primado de



Pedro, que tiene la tarea de “presidir esta comunión universal; de mantenerla presente

en el mundo como unidad visible y encarnada” (Benedicto XVI, Homilía, 29 de junio de

2006). Sin la sucesión petrina, la palabra “una” no encontraría su expresión visible y

tangible. Sin la sucesión petrina, Pedro no transmitiría nada “propio” y esa piedra sobre

la que se funda la Iglesia seguiría siendo una reliquia histórica.

A su vez, el colegio episcopal es identificable precisamente por su comunión con

el sucesor de Pedro, y no puede existir como colegio sin él. El carácter sacramental del

orden episcopal remite, a su vez, a la comunión jerárquica. Por tanto, si un obispo

rechaza el primado, subvierte el sentido del sacramento que se le ha conferido. Y es por

esta razón que, para una ordenación episcopal, es necesario (no ad validitatem, sino 

ad liceitatem) que haya un mandato papal, o que éste sea, en situaciones de grave

necesidad para la Iglesia, al menos presunto.

Además, el sucesor de Pedro, siendo “principio y fundamento perpetuo y visible

de la unidad tanto de los obispos como de la multitud de los fieles” (LG, 23), está en

estrecha relación con el sacramento de la unidad, es decir, la Eucaristía. Por tanto, la

comunión con el Papa “es una exigencia intrínseca de la celebración del Sacrificio

eucarístico” (Ecclesia de Eucharistia, 39).

Es Cristo quien ha querido que su Iglesia sea una, y ha querido que esta unidad sea

claramente visible y tangible, que tenga una referencia cierta e identificable. Y estamos

obligados a esta voluntad expresa del Señor. No hay razón en el mundo que nos

autorice a contradecir esta voluntad Suya. Por eso, en la estructura de la Iglesia, aparte

de la flexibilidad de ciertas formas organizativas, nunca puede faltar la expresión

concreta de esta unidad. Tampoco puede faltar esta referencia concreta a la unidad en

sus “partes”: diócesis, comunidades, monasterios, institutos.

La autocefalia del mundo ortodoxo es una de esas formas que contradice la

voluntad de Cristo. No negamos los innumerables elementos de verdad, bondad y

belleza, pero tampoco se puede callar que la falta de reconocimiento del primado

petrino es un grave problema, causa de los innumerables problemas de unidad en él. El

teólogo ortodoxo Alexander Schmemann señaló, por ejemplo, que desde el punto de

vista canónico, el principio afirmado de la plena catolicidad de cada iglesia local, unida

en torno a su obispo, no se aplica de hecho, ya que el poder de jurisdicción del obispo lo

recibe del primado (de forma similar a como, en la Iglesia católica, el obispo lo recibe del

Papa). Este problema está en el origen de los diversos cismas y tensiones en torno a la

cuestión de la Diáspora.



Luego está toda la vertiente del sedevacantismo, que teoriza la Sede vacante por

herejía desde Juan XXIII (para otros desde Pablo VI), o en su versión más reciente, que

no reconoce a Francisco como papa. Las justificaciones de estas posturas son

claramente diversas, pero el efecto es que la Iglesia universal ha estado sin su centro de

unidad desde un tiempo mínimo de casi diez años (para quienes consideran “sólo” a

Francisco un antipapa) hasta un máximo de más de sesenta. En este periodo de tiempo,

con el Papa desaparecido, no se puede hacer nada de valor para la Iglesia universal, que

permanece, en cierta medida, suspendida.

La historia de la Iglesia ha conocido un tiempo máximo de sede vacante de 1006

días, es decir, el tiempo transcurrido entre la muerte del beato Clemente IV y la elección

del beato Gregorio X; se necesitaron casi tres años para elegir un nuevo papa, porque

los cardenales reunidos en cónclave en Viterbo, en el Palacio de los Papas, no se ponían

de acuerdo. Fue una situación única y extraña que llevó a los habitantes de Viterbo a

reducir su comida y a destapar el techo de la sala para intentar acelerar la elección. En

cualquier caso, se trató de algo motivado por el momento de unas elecciones. Fueron

situaciones similares se produjeron con la Sede vacante durante algo más de dos años

que llevaron a la elección de Juan XXII y después de Celestino V.  Otro caso se refiere a la

elección de Martín V, que puso fin al Cisma de Occidente tras dos años de antipapas.

El problema del sedevacantismo radica en que, en el fondo, ya no se sabe cómo

acabar con la situación de Sede vacante: unos eligen papa reuniendo a unos cuantos

fieles, otros esperan a uno “católico” (y no está claro quién decide sobre la integridad

doctrinal del recién elegido). Mientras tanto, la Iglesia como universal permanece inerte,

vaciando esencialmente de sentido la promesa del Señor de que las puertas del infierno

no prevalecerían.

Luego queda la posición de los que reconocen formalmente al pontífice reinante,

lo mencionan en el Canon de la Misa, y, aunque no están en una situación de

autocefalia, ya que los obispos no reclaman ninguna jurisdicción, están en una de

autorreferencialidad sustancial. Es el caso de la Fraternidad Sacerdotal San Pío X (FSSPX)

y de la llamada “Resistencia”, fundada por monseñor Richard Williamson, uno de los

cuatro obispos consagrados por Lefebvre en 1988. El problema de esta postura no

radica en las críticas vertidas contra determinados documentos del Vaticano II o contra

la reforma litúrgica, críticas que fueron consideradas legítimas por la propia Santa Sede

en el momento de las conversaciones bilaterales con la FSSPX, sino en que “por

prudencia” se considera que todo el Magisterio de la Iglesia, desde el Vaticano II

inclusive hasta el Papa Francisco, carece de autoridad magisterial real. De ahí el rechazo



de las encíclicas, del Catecismo de la Iglesia Católica, del nuevo Código de Derecho

Canónico, de los “nuevos” santos canonizados, así como la prohibición de la

participación activa en la “nueva misa” y, para todo sacerdote, el uso de partículas

consagradas en la “nueva misa”. Además, se niegan categóricamente a aceptar la

invitación a situarse en el horizonte de la “hermenéutica de la reforma en continuidad” y

de la “reforma de la reforma”. Aun así, la Santa Sede no es la última instancia que

definirá la herejía u ortodoxia de susodicha “autorreferencialidad”.


