LA CRISIS

El 2023, aiio de huida de la Iglesia Catélica. Aun

asi, sigue siendo la unica verdadera


https://brujulacotidiana.com/es/ecclesia

illls |

Image not found or type unkno

Luisella
Scrosati

La [ampara se ha puesto bajo el celemin y hay oscuridad en todas partes. Y en la
oscuridad hay confusion, desorientacion, miedo. Por lo tanto, es absolutamente
comprensible que en esta situacion, en cuanto uno ve una llama encendida, extienda la

mano para disfrutar un poco de esa luz y ese calor.

La tremenda crisis de fe que estamos viviendo es, en efecto, una gran prueba, mas
aun cuando parece estar alimentada por ese mismo centro de unidad que encuentra su
razon de ser en confirmar a los hermanos (cf. Lc 22,32) y no en seguir todo “viento de
doctrina” (Ef 4,14). Una crisis que hace que los catélicos aprueben cualquier acto,
palabray escrito del Pontifice por el simple hecho de que proviene del Papa, o que

reconsideren el ministerio petrino de una manera que no es catélica.

Por un lado, se olvida que el Papa no es la Iglesia, sino el centro de unidad de la

Iglesia. Que el Papa no es un monarca absoluto, como si pudiera actuar legitimamente


/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/es/luisella-scrosati
/es/luisella-scrosati
/es/luisella-scrosati

incluso destruyendo la Iglesia. Que el Papa no es la fuente de la verdad, sino el primero
que tiene que obedecer a la verdad revelada. Que la referencia ultima no es su
voluntad, sino la voluntad de Dios, hacia la que se dirigen Papa, obispos, sacerdotes y
fieles. Y por eso la tradicion teoldgica prevé el caso en que se puede y se debe resistir a
las 6rdenes injustas del Papa, a sus ensefianzas o disposiciones objetivamente

contrarias al bien de la Iglesia y a la verdad.

En el segundo lado, hay un amplio abanico de situaciones en juego diferentes entre
si: la transicion a la autocefalia ortodoxa, las diversas posturas que consideran vacante
la Sede, formaciones que reconocen oficialmente al pontifice legitimo pero que se
consideran la ultima instancia de las decisiones doctrinales y que han dado lugar a una
jerarquia autocéfala de facto nacida de ordenaciones sin mandato pontificio y que de
hecho se mantiene canénicamente independiente de la Sede romana. La enorme
confusion esta causando que los catdlicos, incluso entre los sacerdotes, se busquen

unos a otros para recuperar el sentido de la fe.

La posicion catélica entiende la sucesién petrina dentro de la sucesién apostélica,
pero con una singularidad: la de la sucesion del jefe del colegio apostdlico. En los
Evangelios queda claro que Pedro no es simplemente uno de los Doce; dentro del
colegio apostdlico es la cabeza, por voluntad de Cristo, y es la roca sobre la que se
construye la Iglesia. Esto es algo que generalmente reconocen los ortodoxos, mientras
que carecen del hecho de la sucesion petrina; pueden aceptar que sélo a Pedro le fue
concedido este primado, mientras que rechazan la sucesion lineal de los sucesores de
Pedro, aceptando sélo la sucesién del colegio apostolico al colegio episcopal. Por tanto,
el centro de la unidad de la Iglesia no se encontraria en los sucesores de Pedro, sino en

Cristo mismo y en el Espiritu Santo.

No se trata de negar esta Gltima afirmacion, sino de reflexionar sobre la necesaria
“visibilidad"” y “encarnacién” de las cuatro notae de la Iglesia que profesamos en el
Credo, y que son sus propiedades indefectibles. La Iglesia es visiblemente apostdlica en
el colegio episcopal; en los sucesores de los apodstoles se encarna su apostolicidad. Es
visiblemente catoélica (kath'olon, es decir, segun la totalidad) en su universalidad y en la
plenitud de la verdad y de los medios de gracia; su presencia en todos los rincones de la
tierra, su Magisterio y los sacramentos encarnan su catolicidad. Es visiblemente santa
porque, santificada por Cristo, se santifica: es decir, posee medios visibles de
santificacion y frutos visibles de santificacion; de ahi el sentido de las canonizaciones,
que manifiestan la encarnacién de la santidad. ;Dénde podemos ver a la Iglesia

visiblemente una? ;Dénde se materializa esta unidad? En la unidad del primado de



Pedro, que tiene la tarea de “presidir esta comunion universal; de mantenerla presente
en el mundo como unidad visible y encarnada” (Benedicto XVI, Homilia, 29 de junio de
2006). Sin la sucesion petrina, la palabra “una” no encontraria su expresion visible y
tangible. Sin la sucesion petrina, Pedro no transmitiria nada “propio” y esa piedra sobre

la que se funda la Iglesia seguiria siendo una reliquia historica.

A su vez, el colegio episcopal es identificable precisamente por su comunién con
el sucesor de Pedro, y no puede existir como colegio sin él. El caracter sacramental del
orden episcopal remite, a su vez, a la comunion jerarquica. Por tanto, si un obispo
rechaza el primado, subvierte el sentido del sacramento que se le ha conferido. Y es por
esta razdn que, para una ordenacion episcopal, es necesario (no ad validitatem, sino

ad liceitatem) que haya un mandato papal, o que éste sea, en situaciones de grave

necesidad para la Iglesia, al menos presunto.

Ademas, el sucesor de Pedro, siendo “principio y fundamento perpetuo y visible
de la unidad tanto de los obispos como de la multitud de los fieles” (LG, 23), esta en
estrecha relacién con el sacramento de la unidad, es decir, la Eucaristia. Por tanto, la
comunién con el Papa “es una exigencia intrinseca de la celebracion del Sacrificio

eucaristico” (Ecclesia de Eucharistia, 39).

Es Cristo quien ha querido que su Iglesia sea una, y ha querido que esta unidad sea
claramente visible y tangible, que tenga una referencia cierta e identificable. Y estamos
obligados a esta voluntad expresa del Sefior. No hay razén en el mundo que nos
autorice a contradecir esta voluntad Suya. Por eso, en la estructura de la Iglesia, aparte
de la flexibilidad de ciertas formas organizativas, nunca puede faltar la expresiéon
concreta de esta unidad. Tampoco puede faltar esta referencia concreta a la unidad en

sus “partes”: diécesis, comunidades, monasterios, institutos.

La autocefalia del mundo ortodoxo es una de esas formas que contradice la
voluntad de Cristo. No negamos los innumerables elementos de verdad, bondad y
belleza, pero tampoco se puede callar que la falta de reconocimiento del primado
petrino es un grave problema, causa de los innumerables problemas de unidad en él. El
tedlogo ortodoxo Alexander Schmemann sefiald, por ejemplo, que desde el punto de
vista candnico, el principio afirmado de la plena catolicidad de cada iglesia local, unida
en torno a su obispo, no se aplica de hecho, ya que el poder de jurisdiccion del obispo lo
recibe del primado (de forma similar a como, en la Iglesia catdlica, el obispo lo recibe del
Papa). Este problema esta en el origen de los diversos cismas y tensiones en torno a la

cuestion de la Didspora.



Luego esta toda la vertiente del sedevacantismo, que teoriza la Sede vacante por
herejia desde Juan XXIIl (para otros desde Pablo VI), o en su versidbn mas reciente, que
no reconoce a Francisco como papa. Las justificaciones de estas posturas son
claramente diversas, pero el efecto es que la Iglesia universal ha estado sin su centro de
unidad desde un tiempo minimo de casi diez afios (para quienes consideran “s6lo” a
Francisco un antipapa) hasta un maximo de mas de sesenta. En este periodo de tiempo,
con el Papa desaparecido, no se puede hacer nada de valor para la Iglesia universal, que

permanece, en cierta medida, suspendida.

La historia de la Iglesia ha conocido un tiempo maximo de sede vacante de 1006
dias, es decir, el tiempo transcurrido entre la muerte del beato Clemente IV y la eleccion
del beato Gregorio X; se necesitaron casi tres afios para elegir un nuevo papa, porque
los cardenales reunidos en conclave en Viterbo, en el Palacio de los Papas, no se ponian
de acuerdo. Fue una situacion Unica y extrafia que llevo a los habitantes de Viterbo a
reducir su comida y a destapar el techo de la sala para intentar acelerar la eleccién. En
cualquier caso, se trat6 de algo motivado por el momento de unas elecciones. Fueron
situaciones similares se produjeron con la Sede vacante durante algo mas de dos afios
que llevaron a la eleccién de Juan XXIl y después de Celestino V. Otro caso se refiere a la

eleccion de Martin V, que puso fin al Cisma de Occidente tras dos afios de antipapas.

El problema del sedevacantismo radica en que, en el fondo, ya no se sabe cémo
acabar con la situacién de Sede vacante: unos eligen papa reuniendo a unos cuantos
fieles, otros esperan a uno “catélico” (y no esta claro quién decide sobre la integridad
doctrinal del recién elegido). Mientras tanto, la Iglesia como universal permanece inerte,
vaciando esencialmente de sentido la promesa del Sefior de que las puertas del infierno

no prevalecerian.

Luego queda la posicion de los que reconocen formalmente al pontifice reinante,
lo mencionan en el Canon de la Misa, y, aunque no estan en una situacion de
autocefalia, ya que los obispos no reclaman ninguna jurisdiccion, estan en una de
autorreferencialidad sustancial. Es el caso de la Fraternidad Sacerdotal San Pio X (FSSPX)
y de la llamada “Resistencia”, fundada por monsefior Richard Williamson, uno de los
cuatro obispos consagrados por Lefebvre en 1988. El problema de esta postura no
radica en las criticas vertidas contra determinados documentos del Vaticano Il o contra
la reforma liturgica, criticas que fueron consideradas legitimas por la propia Santa Sede
en el momento de las conversaciones bilaterales con la FSSPX, sino en que “por
prudencia” se considera que todo el Magisterio de la Iglesia, desde el Vaticano Il

inclusive hasta el Papa Francisco, carece de autoridad magisterial real. De ahi el rechazo



de las enciclicas, del Catecismo de la Iglesia Catdlica, del nuevo Codigo de Derecho
Candnico, de los “nuevos” santos canonizados, asi como la prohibicién de la
participacion activa en la “nueva misa” y, para todo sacerdote, el uso de particulas
consagradas en la “nueva misa”. Ademas, se niegan categéricamente a aceptar la
invitacion a situarse en el horizonte de la “hermenéutica de la reforma en continuidad” y
de la “reforma de la reforma”. Aun asi, la Santa Sede no es la Ultima instancia que

definira la herejia u ortodoxia de susodicha “autorreferencialidad”.



