
COMUNICADO

Doble rechazo: los lefebvrianos se oponen a las

propuestas de Roma

ECCLESIA 20_02_2026

Luisella 

Scrosati

“Si bien me alegro, obviamente, de una nueva apertura al diálogo y de una respuesta

positiva a la propuesta de 2019, por honestidad intelectual y fidelidad sacerdotal no

puedo aceptar ante Dios y las almas, la perspectiva y los fines en nombre de los cuales

https://brujulacotidiana.com/es/ecclesia
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/es/luisella-scrosati
/es/luisella-scrosati
/es/luisella-scrosati


el Dicasterio propone una reanudación del diálogo en el momento actual; ni tampoco el

aplazamiento de la fecha del 1 de julio”. El Consejo General de la Fraternidad Sacerdotal

San Pío X rechaza por partida doble la propuesta que el prefecto del Dicasterio para la

Doctrina de la Fe había dirigido a Davide Pagliarani con motivo de la reciente reunión

del pasado 12 de febrero.

En el comunicado, con fecha del 18 de febrero de 2026 que se dio a conocer ayer, la

FSSPX rechaza la idea de un diálogo destinado a buscar un minimum para la

regularización de su situación y, sobre todo, mantiene firme la decisión de consagrar

obispos (según nuestras fuentes serían cinco) el próximo 1 de julio,

independientemente de la posición que adopte León XIV. El Consejo General ha

decidido hacer públicas también dos cartas que dan testimonio de los intercambios

recientes: la carta de Davide Pagliarani a monseñor Guido Pozzo, entonces secretario de

la Comisión Ecclesia Dei (17 de enero de 2019), en la que se proponían los temas de un

nuevo intercambio teológico; y la carta (26 de junio de 2017) que el cardenal Gerhard 

Müller, entonces prefecto de la Congregación para la Doctrina de la Fe, envió a

monseñor Bernard Fellay, en calidad de superior general de la FSSPX, indicando las

condiciones necesarias para restablecer la comunión con la Iglesia.

La Fraternidad lamenta el largo silencio de la Santa Sede tras la propuesta 

realizada en 2019 para un diálogo teológico, silencio que se ha roto solamente tras el

reciente anuncio de nuevas consagraciones episcopales. En esencia, la FSSPX rechaza

cualquier posibilidad de encuentro en el plano doctrinal: “Ambos sabemos de antemano

que no podremos ponernos de acuerdo en el plano doctrinal, especialmente por lo que

respecta a las orientaciones fundamentales adoptadas tras el Concilio Vaticano II”. Los

dirigentes de la FSSPX consideran, además, que el clima actual no es propicio debido a

la “amenaza ya pública” de nuevas sanciones, mientras se olvidan sin embargo de que

ha sido la propia Fraternidad la que ha situado al Papa ante la decisión irrevocable ya

tomada de consagrar nuevos obispos.

Dejando a un lado la doctrina, la carta del Consejo General revela toda su 

naturaleza política. El objetivo de la Fraternidad –como ya habíamos anticipado- no es

el retorno jurídico a la Iglesia, que a sus ojos parece (erróneamente) una nimiedad

frente a la dramática situación objetiva en la que se encuentra la Iglesia.

La Fraternidad no quiere en absoluto reincorporarse a la comunión jerárquica de la

Iglesia, que más bien teme como a la peste debido a la pérdida de “libertad” que ello

supondría; y tampoco considera posible llegar a un acuerdo doctrinal, ya que, a sus

ojos, los únicos vínculos exigibles derivarían de lo que la Iglesia ha enseñado

https://lanuovabq.it/it/roma-econe-stoppare-le-ordinazioni-per-proseguire-il-dialogo
https://fsspx.news/it/news/lettera-di-don-davide-pagliarani-cardinal-fernandez-57309?fbclid=IwdGRjcAQD8fNjbGNrBAPvy2V4dG4DYWVtAjExAHNydGMGYXBwX2lkDDM1MDY4NTUzMTcyOAABHn4CILbVonQogTj53Aw8fv4X1HaWYbTy6sMS1U4fqsO9mzeUCiTz5K9Jp-vR_aem_OERlNc5FGfVuId_taIVa_Q
https://fsspx.news/it/news/lettera-di-don-davide-pagliarani-mons-pozzo-del-17-gennaio-2019-57304
https://fsspx.news/it/news/lettera-del-cardinal-muller-mons-fellay-del-6-giugno-2017-57307
https://fsspx.news/it/news/lettera-del-cardinal-muller-mons-fellay-del-6-giugno-2017-57307
https://lanuovabq.it/it/liberta-fuori-dalla-chiesa-cosa-vogliono-davvero-i-lefebvriani


infaliblemente en los 1960 años anteriores al Concilio Vaticano II.

Se comprende, pues, que lo que la FSSPX ve como humo en los ojos no son en 

absoluto los modernistas, sino el cardenal Müller (y Benedicto XVI), culpable de “una

decisión unilateral” que habría “establecido solemnemente, a su manera, ‘los mínimos

necesarios para la plena comunión con la Iglesia católica’, incluyendo explícitamente

todo el Concilio y el posconcilio”. Además, la obstinación “en un diálogo doctrinal

demasiado forzado y sin la suficiente serenidad”, continúa Pagliarani, podría agravar la

situación a largo plazo. En la práctica, la culpa del cardenal alemán estaría en haber

puesto condiciones más que obvias para un acuerdo: aceptar la Professio Fidei de 1988 a

la que todo fiel católico está obligado a adherirse y que se exige previamente a la

asunción de un cargo eclesiástico; aceptar los documentos del Vaticano II y del

Magisterio posterior, según “el grado de adhesión que les corresponde”, como ocurre

con todos los documentos del Magisterio y aceptar la validez y la legitimidad del rito

reformado después del Vaticano II (lo que no implica ni la obligación de celebrar según

este rito, ni la imposibilidad de plantear críticas sobre la reforma litúrgica). Tres

condiciones elementales, que sin embargo parecen inaceptables para la FSSPX.

Pagliarani juega así la carta de congraciarse con Fernández de la manera más

cínica y oportunista posible: mostrándose enemigo de su enemigo. Por lo tanto, si “el

barco encalló antes de llegar a puerto”, la culpa es de Müller, de Benedicto XVI, de Juan

Pablo II y de todos aquellos que insistieron en un mínimo doctrinal para llegar a un

acuerdo. La solución sugerida por la FSSPX es, en cambio, recordar a Fernández su

“primer amor”, volver al campo amigo de Francisco, en la perspectiva del “todos, todos,

todos”, de los casos particulares de Amoris Lætitia, de la salida de los esquemas:

“Durante la última década, el Papa Francisco y usted mismo han promovido

ampliamente la ‘escucha’ y la comprensión de situaciones particulares, complejas,

excepcionales, ajenas a los esquemas ordinarios. También han abogado por un uso del

derecho canónico que sea siempre pastoral, flexible y razonable, sin pretender

resolverlo todo mediante automatismos jurídicos y esquemas preestablecidos. La

Fraternidad no le pide nada más en la situación actual”.

Pagliarani y sus asistentes se muestran, por tanto, especialmente sensibles a la 

línea “flexible” de Francisco que ha devastado a la Iglesia durante más de una

década y ha empujado a muchos católicos, a menudo de buena fe, a frecuentar las

capillas de la Fraternidad para escapar precisamente de esta desgracia. Y, sin embargo,

la Fraternidad desea precisamente la “línea Francisco”, a-doctrinal y a-jurídica. No es

ningún misterio que haya sido precisamente Francisco el mejor interlocutor de la FSSPX,



la cual, fortalecida por la amistad de Bergoglio con el segundo asistente general,

Christian Bouchacourt, superior del Distrito de América del Sur de 2003 a 2015, ha

tratado de aprovechar en su beneficio las lagunas del Papa argentino en materia de

doctrina y su aversión a la dimensión jurídica de la Iglesia, para obtener la aprobación

para continuar en su situación cismática. Y el juego casi tuvo éxito: la Fraternidad había

obtenido “gratuitamente” la facultad de confesar (hasta entonces inválida) y la

posibilidad de que los Ordinarios concedieran la autorización para asistir a los

matrimonios de los fieles vinculados a la Fraternidad.

El siguiente paso habría sido pedir a Francisco una “bendición” para las 

consagraciones episcopales, sin ninguna recomposición de la comunión con la

jerarquía católica. Y eso es exactamente lo que la Fraternidad pide ahora a Fernández,

pidiéndole que aplique la doctrina “franciscana” de la separación entre doctrina y

pastoral: “En el conocimiento compartido de que no podemos llegar a un acuerdo sobre

la doctrina, me parece que el único punto en el que podemos encontrarnos es el de la

caridad hacia las almas y hacia la Iglesia”, reconociendo “el valor del bien que ella [la

FSSPX] puede realizar, a pesar de su situación canónica”. Después del adulterio, también

el cisma se ha convertido ahora en un “bien posible”.


