
MARIOLOGÍA

Corredentora por participación: el principio

olvidado

ECCLESIA 09_12_2025

Luisella 

Scrosati

¿Es posible dar con el hilo conductor teórico que ha llevado al Dicasterio para la

Doctrina de la Fe, en la Nota Mater Populi Fidelis, a adoptar una posición discordante con

respecto al desarrollo del Magisterio ordinario de los Papas sobre la corredención y la

https://brujulacotidiana.com/es/ecclesia
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/es/luisella-scrosati
/es/luisella-scrosati
/es/luisella-scrosati


mediación de María Santísima? Siempre hay que evitar forzar la mano en estos intentos

de reductio ad unum; sin embargo, incluso a la luz de las importantes observaciones

planteadas por el documento de la International Marian Association, parece que el fil 

rouge puede encontrarse en una concepción insuficiente del principio de participación.

Santo Tomás de Aquino, en un opúsculo filosófico bastante técnico, explica así 

la participación: “Cuando un ente recibe de manera parcial lo que pertenece a otros

de manera total, se dice que participa de ello” (Comentario al De Hedbomadibus, 2, 24).

Podemos ejemplificarlo de esta manera: siendo Dios el ser por esencia, el Ipsum Esse 

subsistens, solo en él encontramos toda perfección en su máximo grado, ya que el ser es

el principio de toda perfección; en cambio, todo ente creado, por el hecho de no ser el

ser, sino recibir el ser, tiene por tanto el ser (y toda su perfección) de manera

participada. De este modo, podemos decir que toda perfección se encuentra de manera

absoluta solo en Dios, mientras que en las criaturas se encuentra de manera

participada. Dios, por ejemplo, no es bueno, sino que es el bien, mientras que las

criaturas son buenas; Dios no es bello, sino que es la belleza, mientras que las criaturas

son bellas, cada una según su “medida”.

La participación entendida así es también principio de causalidad: el participante

se encuentra en dependencia causal del participado, y este último excede

metafísicamente a los entes que participan. Traducido: las criaturas dependen de su

Creador y éste se eleva por encima de ellas con una “separación metafísica” insalvable,

porque Dios es el ser mismo, mientras que las criaturas —y cada criatura— reciben el

ser según una “medida”. Perdonen ustedes la excesiva insistencia en tecnicismos

filosóficos, pero el punto es de extrema importancia, porque lo dicho implica no solo la

distancia metafísica entre Dios y las criaturas, sino también el hecho de que toda

perfección que hay en las criaturas es participada y causada por Dios; de modo que no

hay perfección creatural que no cante la gloria de Dios, ya que deriva de Dios, depende

de Dios y subsiste gracias a su acción causal permanente sobre las criaturas.

Toda la creación es, por tanto, como una cascada de perfecciones participadas,

desde una intensidad máxima a una mínima. Pero también el orden sobrenatural

responde a la misma lógica participativa: Dios participa su propia vida divina a los

ángeles y a los hombres, quienes la reciben según su propia medida.

Ahora bien, esta premisa por sí sola resuelve toda objeción relativa a la posibilidad de

que las perfecciones naturales y sobrenaturales de una criatura, por grandes que sean,

puedan quitarle algo a Dios o puedan ser pensadas como “paralelas” a las divinas. En el

orden creado, por el contrario, toda perfección natural y sobrenatural no puede sino

https://brujulacotidiana.com/es/maria-corredentora-todos-los-errores-de-la-nota-vaticana


expresar la grandeza y la liberalidad de Dios, precisamente porque toda perfección que

está presente en Dios de manera absoluta y total es participada por él a la criatura.

Por tanto, la gloria de Dios resuena metafísicamente en toda la creación, y en el

orden de la gracia en cada ángel y hombre que han acogido la vida divina en sí mismos.

La obra maestra de las obras maestras de Dios reside en el hecho de que Él no solo

participa el ser, las perfecciones y su vida divina, sino también su propia causalidad; ésta

es una verdad que se ve claramente en el orden que Dios ha establecido para la

transmisión de la vida natural, donde el macho y la hembra, el hombre y la mujer, son

verdaderas causas generativas. Que Dios haya hecho a sus criaturas capaces de esta

causalidad es señal de su omnipotencia y de su deseo de ennoblecer a sus criaturas,

cada una en su propio orden, haciéndolas capaces no solo de recibir, sino también de

causar. También esta capacidad de ser causa del bien, a todos los niveles, es recibida de

Dios y es también una manifestación característica y superior de su gloria y grandeza.

Para ser más sencillos: es más loable un maestro que ha sabido formar maestros a

partir de sus discípulos, que un maestro que simplemente ha transmitido su ciencia.

Hemos dicho que, en el orden de la gracia, Dios participa y, por tanto, es causa 

de las perfecciones de diferentes maneras y en diferentes medidas; pero hay más:

manifiesta su bondad omnipotente haciendo que la propia creación participe de su

causalidad, también en el orden sobrenatural. Así es como la creación material se

convierte en signo eficaz de la gracia en algunos sacramentos, como los hombres se

asocian al sacerdocio de Cristo para dispensar la palabra y los sacramentos, y como los

cristianos pueden merecer numerosas gracias para sí mismos y para otras personas.

Dios, pues, no solo participa su vida divina y toda gracia, sino que asocia a sí mismo a

las criaturas para que participen de su causalidad sobrenatural. Se trata, pues, de una

causalidad verdadera, pero participada y compartida según la medida establecida por

Dios.

Toda la cuestión relacionada con la cooperación de María Santísima en la 

Redención objetiva y subjetiva, es decir, su participación en la adquisición de los frutos

de la Redención (corredención) y en su dispensación (mediación), solo puede

comprenderse plenamente a la luz de una adecuada comprensión de los principios de

participación y causalidad. Afirmar, como siempre han hecho la sana teología y el

Magisterio de los Papas, que María participó de manera activa e inmediata en la

Redención operada por el Hijo y participa en su distribución de las gracias, equivale a

decir que el Hijo compartió con la Madre su causalidad redentora; no solo la redimió de

esa manera única que confesamos en el dogma de la Inmaculada Concepción, sino que



también compartió con ella la vis redentora, asociándola a sí mismo. Precisamente en

virtud del principio de participación, toda la obra corredentora y mediadora de María no

puede sino estar arraigada en Cristo, depender de Cristo y glorificar a Cristo. Por eso el

título de corredentora resalta como particularmente adecuado, porque el prefijo

expresa que su capacidad redentora está sí en ella, pero no por ella, sino que es

participada; que su causalidad en la Redención es real, pero, al ser participada, es

secundaria, es decir, depende radicalmente de la causa primaria, que es Cristo.

Desde la perspectiva de la participación, cualquier riesgo de pensar en una 

redentora paralela a Cristo simplemente se desvanece como la nieve al sol. También

es oportuno aprovechar la conveniencia, desde este punto de vista, de la elección de la

Trinidad de unir a una criatura a la obra redentora del Hijo encarnado. En la visión del

orden de la gracia como una cascada de perfecciones participadas (de forma análoga al

orden natural), según diferentes grados, si María no hubiera sido querida así,

podríamos decir que faltaría un grado de perfección máxima en el mundo de las 

personas humanas. Porque Cristo ha ennoblecido a la humanidad uniéndola

hipostáticamente a su divinidad, de modo que no se puede pensar en nada más

elevado para ella; pero sigue siendo cierto que en Cristo no tenemos una persona

humana, porque la naturaleza humana es asumida por la Persona del Verbo. Por lo

tanto, es conveniente y motivo de gratitud y asombro que Dios haya decidido

ennoblecer aún más la naturaleza humana en una persona “solo” humana, la de María

Santísima, participándola de su causalidad redentora.

Este es el amplio horizonte que hay que captar y comunicar cuando nos

acercamos al misterio de la corredención y mediación de María. En esta perspectiva, se

abandonan definitivamente las estrecheces de una teología atrincherada de manera

similar a la protestante en el principio del “solus Christus”, que no se da cuenta de que

precisamente una de las grandezas de Cristo es haber compartido con su Madre su

causalidad redentora. Una vez más, la Iglesia sabrá salir del estrecho aut-aut (o Cristo o

María) para abrir el horizonte de un et-et que magnificará al Señor por las grandes cosas

realizadas en la Virgen María.


