BRUJULA(Y)COTIDIANA

Director Riccardo Cascioli HECHOS PARA LA VERDAD

MARIOLOGIA
Corredentora por participacion: el principio

olvidado

09_12_2025

Luisella
Scrosati

¢Es posible dar con el hilo conductor teérico que ha llevado al Dicasterio para la

Doctrina de la Fe, en la Nota Mater Populi Fidelis, a adoptar una posicion discordante con

respecto al desarrollo del Magisterio ordinario de los Papas sobre la corredenciony la


https://brujulacotidiana.com/es/ecclesia
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/es/luisella-scrosati
/es/luisella-scrosati
/es/luisella-scrosati

mediacién de Maria Santisima? Siempre hay que evitar forzar la mano en estos intentos
de reductio ad unum; sin embargo, incluso a la luz de las importantes observaciones
planteadas por el , parece que el fil

rouge puede encontrarse en una concepcion insuficiente del principio de participacién.

Santo Tomas de Aquino, en un opusculo filos6fico bastante técnico, explica asi
la participacién: “Cuando un ente recibe de manera parcial lo que pertenece a otros
de manera total, se dice que participa de ello” (Comentario al De Hedbomadibus, 2, 24).
Podemos ejemplificarlo de esta manera: siendo Dios el ser por esencia, el Ipsum Esse
subsistens, solo en él encontramos toda perfecciéon en su maximo grado, ya que el ser es
el principio de toda perfeccion; en cambio, todo ente creado, por el hecho de no ser el
ser, sino recibir el ser, tiene por tanto el ser (y toda su perfeccién) de manera
participada. De este modo, podemos decir que toda perfeccion se encuentra de manera
absoluta solo en Dios, mientras que en las criaturas se encuentra de manera
participada. Dios, por ejemplo, no es bueno, sino que es el bien, mientras que las
criaturas son buenas; Dios no es bello, sino que es la belleza, mientras que las criaturas

son bellas, cada una segun su “medida”.

La participacion entendida asi es también principio de causalidad: el participante
se encuentra en dependencia causal del participado, y este ultimo excede
metafisicamente a los entes que participan. Traducido: las criaturas dependen de su
Creador y éste se eleva por encima de ellas con una “separacién metafisica” insalvable,
porque Dios es el ser mismo, mientras que las criaturas —y cada criatura— reciben el
ser segun una “medida”. Perdonen ustedes la excesiva insistencia en tecnicismos
filosoficos, pero el punto es de extrema importancia, porque lo dicho implica no solo la
distancia metafisica entre Dios y las criaturas, sino también el hecho de que toda
perfeccion que hay en las criaturas es participada y causada por Dios; de modo que no
hay perfeccién creatural que no cante la gloria de Dios, ya que deriva de Dios, depende

de Dios y subsiste gracias a su accién causal permanente sobre las criaturas.

Toda la creacién es, por tanto, como una cascada de perfecciones participadas,
desde una intensidad maxima a una minima. Pero también el orden sobrenatural
responde a la misma logica participativa: Dios participa su propia vida divina a los

angelesy a los hombres, quienes la reciben segun su propia medida.

Ahora bien, esta premisa por si sola resuelve toda objecion relativa a la posibilidad de
que las perfecciones naturales y sobrenaturales de una criatura, por grandes que sean,
puedan quitarle algo a Dios o puedan ser pensadas como “paralelas” a las divinas. En el

orden creado, por el contrario, toda perfeccion natural y sobrenatural no puede sino


https://brujulacotidiana.com/es/maria-corredentora-todos-los-errores-de-la-nota-vaticana

expresar la grandeza y la liberalidad de Dios, precisamente porque toda perfeccion que

esta presente en Dios de manera absoluta y total es participada por él a la criatura.

Por tanto, la gloria de Dios resuena metafisicamente en toda la creacidn, y en el
orden de la gracia en cada angel y hombre que han acogido la vida divina en si mismos.
La obra maestra de las obras maestras de Dios reside en el hecho de que El no solo
participa el ser, las perfecciones y su vida divina, sino también su propia causalidad; ésta
es una verdad que se ve claramente en el orden que Dios ha establecido para la
transmision de la vida natural, donde el macho y la hembra, el hombre y la mujer, son
verdaderas causas generativas. Que Dios haya hecho a sus criaturas capaces de esta
causalidad es sefial de su omnipotencia y de su deseo de ennoblecer a sus criaturas,
cada una en su propio orden, haciéndolas capaces no solo de recibir, sino también de
causar. También esta capacidad de ser causa del bien, a todos los niveles, es recibida de
Dios y es también una manifestacién caracteristica y superior de su gloria y grandeza.
Para ser mas sencillos: es mas loable un maestro que ha sabido formar maestros a

partir de sus discipulos, que un maestro que simplemente ha transmitido su ciencia.

Hemos dicho que, en el orden de la gracia, Dios participa y, por tanto, es causa
de las perfecciones de diferentes maneras y en diferentes medidas; pero hay mas:
manifiesta su bondad omnipotente haciendo que la propia creacién participe de su
causalidad, también en el orden sobrenatural. Asi es como la creacién material se
convierte en signo eficaz de la gracia en algunos sacramentos, como los hombres se
asocian al sacerdocio de Cristo para dispensar la palabra y los sacramentos, y como los
cristianos pueden merecer numerosas gracias para si mismos y para otras personas.
Dios, pues, no solo participa su vida divina y toda gracia, sino que asocia a si mismo a
las criaturas para que participen de su causalidad sobrenatural. Se trata, pues, de una
causalidad verdadera, pero participada y compartida segin la medida establecida por

Dios.

Toda la cuestion relacionada con la cooperacion de Maria Santisima en la
Redencidn objetiva y subjetiva, es decir, su participacion en la adquisicién de los frutos
de la Redencién (corredencion) y en su dispensacion (mediacion), solo puede
comprenderse plenamente a la luz de una adecuada comprensién de los principios de
participacion y causalidad. Afirmar, como siempre han hecho la sana teologia y el
Magisterio de los Papas, que Maria participd de manera activa e inmediata en la
Redencion operada por el Hijo y participa en su distribucién de las gracias, equivale a
decir que el Hijo comparti6 con la Madre su causalidad redentora; no solo la redimi6 de

esa manera unica que confesamos en el dogma de la Inmaculada Concepcién, sino que



también compartié con ella la vis redentora, asociandola a si mismo. Precisamente en
virtud del principio de participacion, toda la obra corredentora y mediadora de Maria no
puede sino estar arraigada en Cristo, depender de Cristo y glorificar a Cristo. Por eso el
titulo de corredentora resalta como particularmente adecuado, porque el prefijo
expresa que su capacidad redentora esta si en ella, pero no por ella, sino que es
participada; que su causalidad en la Redenciodn es real, pero, al ser participada, es

secundaria, es decir, depende radicalmente de la causa primaria, que es Cristo.

Desde la perspectiva de la participacion, cualquier riesgo de pensar en una
redentora paralela a Cristo simplemente se desvanece como la nieve al sol. También
es oportuno aprovechar la conveniencia, desde este punto de vista, de la eleccién de la
Trinidad de unir a una criatura a la obra redentora del Hijo encarnado. En la vision del
orden de la gracia como una cascada de perfecciones participadas (de forma analoga al
orden natural), segun diferentes grados, si Maria no hubiera sido querida asi,
podriamos decir que faltaria un grado de perfeccion maxima en el mundo de las
personas humanas. Porque Cristo ha ennoblecido a la humanidad uniéndola
hipostaticamente a su divinidad, de modo que no se puede pensar en nada mas
elevado para ella; pero sigue siendo cierto que en Cristo no tenemos una persona
humana, porque la naturaleza humana es asumida por la Persona del Verbo. Por lo
tanto, es conveniente y motivo de gratitud y asombro que Dios haya decidido
ennoblecer aun mas la naturaleza humana en una persona “solo” humana, la de Maria

Santisima, participandola de su causalidad redentora.

Este es el amplio horizonte que hay que captar y comunicar cuando nos
acercamos al misterio de la corredencién y mediacion de Maria. En esta perspectiva, se
abandonan definitivamente las estrecheces de una teologia atrincherada de manera
similar a la protestante en el principio del “solus Christus”, que no se da cuenta de que
precisamente una de las grandezas de Cristo es haber compartido con su Madre su
causalidad redentora. Una vez mas, la Iglesia sabra salir del estrecho aut-aut (o Cristo o
Maria) para abrir el horizonte de un et-et que magnificara al Sefior por las grandes cosas

realizadas en la Virgen Maria.



