
El texto

Alarma por la baja natalidad: la Humanae vitae lo

había previsto todo

ECCLESIA 26_11_2025

Giampaolo 

Crepaldi*

Reflexión de mons. Giampaolo Crepaldi, obispo emérito de Trieste, en la inauguración

de la Jornada Nacional de la Doctrina Social de la Iglesia, organizada - el sábado 22 de

noviembre en Lonigo (Vicenza) - por La Nuova Bussola Quotidiana y el Observatorio

https://brujulacotidiana.com/es/ecclesia
/es/giampaolo-crepaldi-1
/es/giampaolo-crepaldi-1


Cardenal Van Thuân.

***

[...] A esta breve intervención mía le he puesto el siguiente título: De Humanae vitae a 

Caritas in veritate. No se alarmen, no pretendo repasar todos los documentos del

magisterio sobre el tema desde 1968 hasta 2009. Tomaré algunos puntos de estas dos

encíclicas que, en mi opinión, se sitúan una al principio de las recientes enseñanzas

magisteriales sobre la procreación humana y las políticas demográficas y la otra al final

de las mismas.

La Humanae vitae señala en sus primeras líneas los «aspectos nuevos del 

problema» de la procreación y, entre ellos, indica «el rápido desarrollo demográfico,

por el cual muchos manifiestan el temor de que la población mundial crezca más

rápidamente que los recursos disponibles, con creciente angustia de tantas familias y

tantos pueblos en vías de desarrollo. Por eso —continúa Pablo VI— es grande la

tentación de las autoridades de oponer a este peligro medidas radicales». Como se ve,

estamos en el centro del problema de esta Jornada y del Informe de este año del

Observatorio Cardenal Van Thuân. En aquellos años sesenta, las alarmas ideológicas de

tipo neomalthusiano ya se habían hecho sentir y continuarían con más ahínco

posteriormente, vinculándose con las nuevas exigencias del ambientalismo ideológico.

El Informe ilustra el origen eugenésico de ambas corrientes. La Humanae vitae no llegó,

por tanto, tarde, aunque sus numerosos detractores dentro de la Iglesia, tanto entonces

como ahora, pensaran y piensen precisamente eso, es decir, que el mundo, con sus

exigencias, estaba ya más adelantado que la Iglesia. Se ha llegado incluso a calcular este

supuesto «retraso», estimado en nada menos que 200 años. Pero el informe muestra

que esa encíclica estaba más adelantada que las exigencias del mundo y había previsto

su deriva negativa.

Todos sabemos que hoy en día las presiones internas de la Iglesia para superar

de manera formal y autoritaria —la superación de hecho parece haber ocurrido ya— las

enseñanzas de la Humanae vitae sobre la anticoncepción son muy fuertes. No voy a

entrar aquí en esta cuestión, de la que se ocupará León XIV, solo observo que, en lo que

respecta al problema de la natalidad, con todas las consecuencias sociales que ello

conlleva, la Humanae vitae proporcionaba indicaciones verdaderas y, por lo tanto,

también actuales.

El punto fundamental es la doctrina del matrimonio de derecho natural 

«iluminado y enriquecido por la revelación divina». La encíclica se refiere al



«orden moral llamado objetivo, establecido por Dios y del que la conciencia recta es

verdadera intérprete». Esto exige que cualquier acto matrimonial debe «permanecer

abierto a la vida». Una vez eliminado este principio, según la Humanae vitae, se

producirá un «descenso general de la moralidad» en la vida social, se perderá el respeto

a la mujer y la procreación acabará en manos de las autoridades políticas: «¿Quién

impedirá a los gobernantes favorecer e incluso imponer a sus pueblos el medio

anticonceptivo que ellos consideren más eficaz?». Y no solo los medios anticonceptivos,

ya que la Humanae vitae establece la estrecha relación que existe entre la

anticoncepción y el aborto, como luego han demostrado los hechos.

Pablo VI, en esta encíclica sobre el amor humano, establecía así que la procreación

y la natalidad representan el primero de los problemas sociales, con repercusiones en

todos los demás. De hecho, si en el acto conyugal se deja entrar la violencia recíproca,

aunque sea consentida, se mata en su nacimiento a la sociedad y a la socialidad. El

camino que aquí se indica a los poderes públicos «es el de una política familiar

providencial, de una sabia educación de los pueblos».

Pasando ahora a la Caritas in veritate de Benedicto XVI, que, como sabéis, trata

sobre el desarrollo humano en el cuadragésimo aniversario de la Populorum progressio,

el discurso se vuelve muy concreto y dialoga con las ciencias sociales y, sobre todo, con

la economía. En el n.º 44 se lee que «considerar el aumento de la población como causa

primera del subdesarrollo es incorrecto también desde el punto de vista económico (...)

Grandes naciones han podido salir de la miseria gracias al número y a las capacidades

de sus habitantes. Por el contrario, naciones que antes eran prósperas atraviesan ahora

una fase de incertidumbre y, en algunos casos, de declive, precisamente a causa de la

baja natalidad, un problema crucial para las sociedades de bienestar avanzado». El

informe da amplia testimonio del realismo de estas previsiones.

Benedicto hace un análisis muy claro de los daños sociales de la baja natalidad:

«La disminución de los nacimientos, a veces por debajo del llamado índice de

sustitución [hoy hay que decir, en mi opinión, incluso "muy" por debajo], también pone

en crisis los sistemas de asistencia social, aumenta sus costes, reduce el ahorro y, en

consecuencia, los recursos financieros necesarios para las inversiones, reduce la

posibilidad de contar con trabajadores cualificados y restringe la reserva de "cerebros"

(…) las familias pequeñas y, a veces, muy pequeñas corren el riesgo de empobrecer las

relaciones sociales y de no garantizar formas eficaces de solidaridad».

Como se puede ver, en estos dos documentos se encuentran las principales 

advertencias sobre la visión correcta de la procreación y la natalidad en una relación



adecuada entre lo privado y lo público, relación que hoy en día es enormemente

confusa: por un lado, la procreación se entiende y se vive como un hecho privado e

incuestionable, por otro lado, se induce y se expone públicamente el comportamiento

sexual, se planifica la natalidad y la esfera privada es invadida por el sistema político

global. Lo que se dice público es en realidad privado y lo que se dice privado es en

realidad público. La visión del matrimonio y de la familia que propone la Doctrina Social

de la Iglesia se aleja de esta visión, porque para ella lo que es auténticamente personal

(¡personal, no privado!) es también auténticamente comunitario (¡comunitario, no

público!).


